
1 

PERCHE' LA  
NONVIOLENZA 

Saggio di 

Davide Melodia 



Dedico il presente studio a mio fratello Giovanni, da 
poco deceduto, il quale, sopravvissuto ad un Lager 
nazista, ne ha portato i segni per tutta la vita. 

L'Autore 



INDICE 
Introduzione 5 
CAPITOLO 1 6 

L A DIVERSITÀ' 6 
L A SCELTA 9 

CAPITOLO 2 16 
D A L L ' U T O P I A A L L A REALIZZAZIONE 16 
L A VOCAZIONE 21 
L 'AVVERSARIO 22 
L E RADICI D E L L A VIOLENZA 22 
L E RISPOSTE D E L L A NONVIOLENZA 26 
FORZA e VIOLENZA 26 
IL CRISTIANO E L A NONVIOLENZA 30 
TRASFORMARE L ' U O M O O L A SOCIETA'? 37 

CAPITOLO 3 41 
COS' E ' L A N O N V I O L E N Z A ? 41 
IL "FARE" D E L L A NONVIOLENZA 43 

CAPITOLO 4 55 
L'ESSERE 55 
L E 10 P A R O L E D E L L A N O N V I O L E N Z A 55 
AGGIUNTE A L L E 10 P A R O L E 69 

CAPITOLO 5 74 
GLI UNDICI VOTI DEL S A T Y A G R A H I 74 

CAPITOLO 6 80 
V A R I E 80 
L E MANIFESTAZIONI 89 
L E M A R C E 89 
L A NONVIOLENZA E GLI ALTRI 90 
L A GENTE 91 
CIO' CHE D O B B I A M O SVILUPPARE 93 
PER U N A STORIA D E L L A N O N V I O L E N Z A 95 

Legenda: Oss.=Osservazione; 
NV=Nonviolenza/nonviolento; 
Trad=Traduzione 
Agg.= Aggiunte 



Introduzione 

Questo studio sintetico è nato dal bisogno di offrire un contributo 
alla comprensione delle tematiche e della prassi della Nonviolenza, in 
quanto qualche volta prestano il fianco a malintesi ed a superficiali 
interpretazioni. 
Il tutto facendo leva su una esperienza nonviolenta di oltre mezzo 
secolo (1947-2003). 
Non sappiamo se abbiamo raggiunto lo scopo, ma siamo lieti di avere 
fatto questo tentativo, durante il quale siamo stati costretti anche 
noi a rivedere, o riconfermare, il significato reale di ogni singola 
parola e atto nonviolento. 
Confessiamo che, per noi stessi, è stata una operazione salutare, e ci 
ha rammentato che dobbiamo essere i primi 
ad attuare ciò che affermiamo. 
E quindi: vivere la nonviolenza necsse est. 
Trasmetterne le esperienze è un dovere. 



CAPITOLO 1 
LA DIVERSITÀ' 

La diversità del "nonviolento coerente" non è una condizione di natura : proviene 

da una scelta, perché, a partire dall'istinto di conservazione, passando per la 

cultura imperante, per la violenza quale modello ereditato, alla luce della Storia 

nell'Insegnamento scolastico, e forse anche a causa della paura di cambiare, la 

Nonviolenza è fuori dal panorama generale. 

Per chiarezza diciamo subito che la diversità comincia dalla persona stessa che ha 

abbracciato la Nonviolenza. 

E' lui o lei che risulta diverso/a da come era prima. 

E deve accettare e nutrire con entusiasmo questa nuova condizione. 

Va riconosciuto che è un altro modo di essere. 

La coscienza del neofita è più severa s i p e ima , e gli dice: "Non basta 

assolutamente avere accettato mentalmente la nonviolenza. Occorre una fusione 

perfetta f r a mente e volontà, f r a parola e azione. 

L'attivista che per attuarla si attiene esclusivamente 

alle Tecniche della Nonviolenza ed ai suoi risvolti sociali e politici, senza fare un 

personale percorso interiore di analisi prima e di elaborazione poi, alla luce dei 

valori e degli esempi storici, rischia di restare alla superficie di quel Mondo 

"altro" che la Nonviolenza comporta._ 

La NV, vista come una presenza vivente, che ti chiama, ti interroga, ti sfida, ti 

penetra nel profondo, pone davanti alla tua coscienza ciò che veramente sei, ciò 

che veramente vuoi, e non ti nasconde alcuna delle difficoltà che andrai ad 

incontrare. 

E dice, a chiare note, che, se vuoi raggiungere la meta, puoi farlo, anzi devi 

farlo, perché hai a disposizione la forza e le ali della Verità. 

E' una Signora esigente questa Magistra invisibile che parla da una cattedra 

invisibile, ma terribilmente attuale, ad una folla di gente smarrita che ha alle 

spalle il Cratere della Violenza, della crudeltà, della disperazione, della follìa 

distruttrice di persone, di cose e di speranza; e di fronte ha la Montagna della 



Pace, della libertà, della speranza, da scalare con i soli mezzi che ha. 

Tu sei uno di quella folla, e senti che la Magistra parla per quelli come te. 

E a poco a poco la Signora espone i valori, i principi, i modi, i tempi e gli 

strumenti che ti accompagneranno nella irenica avventura. 

E quanto prima di elencherà tutti i problemi che il neofita dovrà incontrare e 

risolvere. 

In questo studio verranno alla luce da soli. 

Ancora due parole sulla diversità. 

C'è chi dice: "la diversità è ricchezza". 

Calma. Non parlare per essere alla moda. 

La diversità può diventare ricchezza quando due persone o gruppi diversi vengono 

in contatto, e se ognuno è disposto ad ascoltare con rispetto i valori ed i punti  

nevralgici di contrasto che li differenziano. 

E perfino se c'è la disponibilità ad accettare qualche elemento dell'altra cultura, 

religione, ecc. 

Solo così possono diventare ciascuno una tessera del mosaico della cultura 

generale, e della loro in particolare. 

E solo così la diversità può essere una ricchezza. 

Altrimenti, di solito, non è così. 

La diversità è di norma causa di terribili gelosie, chiusure, tensioni,  

incomprensioni, conflitti. guerre . . . 

Il violento odia la tua scelta nonviolenta; la tua diversità gli sembra una sfida, e 

cerca di provocarti per umiliarti, convinto che tu non abbia alcuna forza. 

Non cadere nelle sue trappole. 

Preparare i neofiti nonviolenti a resistere alle provocazioni, finalizzate a farli 

cadere nella violenza, è un terreno adatto all'opera psicologica, conciliatrice e 

pacificatrice del Nonviolento esperto, che spesso si pone come punto di 

riferimento di due realtà diverse, per divenire un ponte che le unisce in ciò che  

le accomuna. 



L'incontro dei diversi sul ponte nonviolento è solo un primo momento, l' inizio di  

una avventura di cui vedremo alcuni momenti. 

Bisogna innanzitutto che, da parte del suddetto Nonviolento esperto, ci sia il 

coraggio di intervenire nei punti caldi della discordia altrui, pur sapendo che 

qualche volta l'interferenza costa cara. 



LA SCELTA 

Arriva sempre, nella vita, il momento di fare una scelta fondamentale. 

Spesso è stata rimandata più volte per una preoccupazione inspiegabile. 

A volte c'è il tempo di riflettere, con calma e profondamente di fronte al bivio 

che pone l'alternativa tra la Via della Violenza e la Via della Nonviolenza. 

A volte il tempo non c'è, ma la scelta va fatta ugualmente. 

E' ovvio che solo il trovarsi di fronte al bivio della Scelta è un problema. 

C'è anche una terza via, quella dell'Indifferenza, che percorrono coloro che 

amano solo se stessi, e non desiderano correre i rischi che le altre due scelte 

comportano... 

E i rischi ci sono: possono riguardare il lavoro, ad esempio. 

Vediamo, per chiarezza, cosa le due scelte fondamentali comportano. 

a) La scelta comune della Violenza: 

Gli ostacoli vanno superati ad ogni costo, a spese di altri. 

Di fronte all'ambiente che, a motivo delle sue leggi economiche, di 

mercato, scientifiche, tecniche... , 

dovendo rispondere al produttore, al magnate, al gruppo finanziario, al 

governo che non ha sensibilità ecologica, o pacifista, né rispetto della vita 

dei cittadini, il violento opera indiscriminatamente. 

L'importante è produrre, vendere, dominare, egemonizzare la produzione, il 

mercato locale e internazionale, le popolazioni che devono subirlo senza 

tener conto dei guasti irreparabili al territorio e alla salute della gente. 

"Dopo di noi il diluvio!" - sembra essere, di fatto, il pensiero dei governanti 

complici del consumismo imposto al Mondo. 

Nei conflitti internazionali, in risposta alle proteste, alle rivolte, alle 



rivendicazioni territoriali, alle richieste di giustizia verso i più deboli, verso 

gli immigrati . . . i l forte u s a i l pugno di ferro, la repressione, 

l'intimidazione, il carcere . . . o la guerra. 

Il tutto usando strumenti sempre più potenti, reparti di polizia anti¬

sommossa, militarizzata, addestrata a reprimere i dimostranti più tenaci, 

o, nei confronti del "nemico", adotta mezzi di distruzione di massa, del 

territorio e delle strutture, coinvolgendo senza pietà le popolazioni inermi e 

incolpevoli. 

Il Dopoguerra è una lenta, vasta, decennale opera di ricostruzione -

vincitore permettendo - del morale, della speranza, delle strutture del 

Paese sbranato dal Conflitto, da parte dei figli dei caduti nei campi di 

battaglia, delle vedove, dei morti nelle camere di tortura, nei campi di 

concentramento... 

Pronti, i figli, a prendere quanto prima le armi contro il "nemico" di ieri e 

di domani. 

La vendetta ! 

E' una via che non vale la pena di intraprendere. 

Il cammino della Civiltà non può permettersi di ricominciare sempre da 

zero, con la barbarie psicologica del troglodita e la gelida superbia tecnica  

del generale moderno. 

E' l'ora di contemplare un percorso diverso. 

b) La scelta della Nonviolenza 

Mettiamo da parte, al momento, una serie di concetti e di principi 

tradizionali, quali gloria, onore, vittoria, potenza, per esaminarli 

eventualmente in altra occasione, e solo dopo avere operato una breve 

disamina degli obiettivi che vogliamo raggiungere. 

Lo stesso dicasi per scienza, tecnologia, genetica, armamenti sofisticati. 

Queste devono essere cambiate radicalmente, eliminando tutta la loro 

pericolosità, per rispondere positivamente alla Nonviolenza. 

Poi ci sono cose molto più terra terra, o individuali, che vengono sul 

proscenio della vita del Nonviolento. 



Un esempio per tutti: 

Il neofita, che prima lavorava in una fabbrica di armi, per essere coerente 

con la scelta nonviolenta fatta di recente, dà le dimissioni dalla fabbrica di  

strumenti di morte, e cerca un altro lavoro. 

Questa ricerca di un altro lavoro si dimostra cosa complicata - e per un 

periodo, lungo o breve, il nuovo nonviolento resta disoccupato. 

Riceve l'omaggio dei movimenti nonviolenti, qualche invito di pacifisti per 

dire pubblicamente le ragioni della sua "folle" decisione. 

Ha un ceto spazio sui giornali non governativi... 

Malgrado le intervenute difficoltà economiche, e il peso della responsabilità 

che si è preso volontariamente, lotta contro le fabbriche d'armi a viso  

aperto. 

Queste però sono potenti, e seguendo i loro interessi, gli rendono difficile 

la vita... 

Ripartiamo dalla coscienza, così come di alcuni valori che è giusto coltivare 

e, se è possibile, realizzare, quali: 

pace, armonia, collaborazione, giustizia, rispetto... 

(v. oltre: Disobbedienza Civile; Non Collaborazione; le 10 Parole della 

Nonviolenza). 

c) La Non Scelta dell'Indifferente. 

Questi si ritira in se stesso, e lascia che il Mondo viva o muoia senza di 

lui, e lontano da lui. 

Si f a fatica a considerarlo un essere umano. 

Tornando alla scelta nonviolenta: 

Cosa ci impedisce, davanti ad una decisione presa dalle Autorità del nostro 

Paese, di dire no, laddove lasciare che tale decisione iniqua produca i previsti 

danni per le persone e per l'ambiente, segua tranquillamente il suo corso? 

La paura? 

E noi, consapevoli che è questo solo elemento della nostra personalità ad 



impedirci di difendere la vita e la salute della gente e dell'ambiente, possiamo 

dopo vivere in pace con la nostra coscienza? 

E se il nostro Stato decide di muover guerra ad un altro Stato, che facciamo, 

andiamo in villeggiatura, o ci dormiamo su? 

Se non si tiene conto delle terribili conseguenze di una Guerra, per l'altro Stato, 

per il nostro, e per noi stessi; se si cede alle magniloquenti espressioni della 

propaganda bellica, infarcite di menzogne; se non si cerca la verità, che è 

nascosta molto al disotto della voglia di molti dirigenti di guerreggiare, e 

guadagnarci su; se temiamo di esporci troppo rifiutando il coacervo di menzogne a 

favore del progetto bellico, allora c'è da dubitare della nostra ragione, della 

civiltà, del progresso, del proclamato Rispetto della Vita. 

Se per contro abbiamo l'onestà di ponderare tutti i pro e contro della Pace e 

della Guerra, e prendiamo sul serio il nostro dovere di persone civili di preservare 

la vita di ogni essere vivente, con ogni mezzo possibile; se decidiamo 

consapevolmente di rischiare qualcosa personalmente pur di impedire danni 

epocali, e vinciamo la paura di comprometterci, e la pigrizia mentale e psicologica 

che sussurra "Ma chi te lo f a fare ! Hai già sofferto abbastanza." allora abbiamo 

davvero imboccato la Via della Nonviolenza. 

Ma anche in questo caso, siamo forse al primo miglio di essa. 

Si sarà notato quanto spesso venga sul tappeto il problema della paura, il dovere 

di vincerla, di operare come se non ci fosse. Ma c'è. Siamo fatt i così. 

L'esercizio della Nonviolenza può darci una mano a superare la paura - o, per lo 

meno, quando si riconosce la presenza del pericolo, ci aiuta ad agire lo stesso. 

Es.: "Ricordiamo molto bene l'attimo di paura quando un reparto armato con 

dcudi, eemetti, pistole e bastoni, ha cominciato a marciare verso la linea dei 

nonviolenti, e ci siamo trovati in prima fila. 

Non abbiamo ceduto all'istinto di ritirarsi, di evitare lo scontro con la fuga. 

Una voce interiore ha mormorato: "Tieni duro. Resta lì." 



E siamo restati lì, in attesa, senza tremare. 

I compagni nonviolenti accanto e dietro di noi, fermi, dignitosi. NONVIOLENTI . 

E la Polizia ha diviso il reparto in due file e ci è passata accanto. 

Avranno pensato: "Che strana gente !" 

Ragionando fuori dal tema della Guerra e della Violenza, percorrendo ogni giorno 

la Via della Nonviolenza, ci si accorge che si va contromano. 

E prendendo in prestito alcune parole marinare, si deve remare controcorrente, e 

veleggiare controvento, cosa che il velista comprende bene e sa fare. 

Se può farlo il velista, deve poterlo fare anche il Nonviolento nel Mare della 

Vita. 

Magari, dopo un certo periodo di auto-addestramento, facendo qualche dura 

esperienza, e imparando a resistere stringendo i denti, il Nonviolento ci riuscirà. 

Ed ancora, riflettendo su un altro campo di attività, e prendendo lo Sport in  

considerazione, il nonviolento che in gioventù abbia praticato arti marziali, avendo 

cambiato in gran parte la propria mentalità, nel suo approccio alle antiche 

attività sarà diverso. 

Pur avendo fatto esperienza nella lotta giapponese e nel pugilato, non accetterà 

una sfida da un altro ex pugile che non ha fatto l'amara esperienza della Guerra 

e della Prigionia di Guerra, se non in forma di esibizione. 

Durante un incontro di quel genere si evidenzia soprattutto l'agilità, la bravura, 

la tecnica, la prestanza fisica e l'intelligenza agonistica di ciascun contendente, 

senza colpo ferire. 

C''è semmai un elemento educativo: non tutto vive di violenza, neppure il pugilato 

o il judo sportivo. 

L'atleta più in gamba, nell'incontro di esibizione, non mette k.o. l'avversario, ma 

la sua bravura risulta anche così. 

II pubblico non si annoia affatto, come si teme da parte degli amanti della 

competizione violenta, nessuno torna a casa malconcio, e, coltivando del rancore 

verso il vincitore, cova la rivincita. 

Per lui - o lei - ora che hanno scelto la Nonviolenza, lo sport ha riacquistato 



l'antico significato di "diporto", nel senso di esercizio fisico, come la ginnastica o 

il passeggiare, svolti per salute, divertimento, ricreazione e simili... 

Non è più fatto per vincere a tutti i costi. 

Ormai, per l'ex pugile, lo sport è non competitivo, o non è. 

E indimenticabile, per i sopravvissuti degli Anni '20, l'Incontro in forma di 

Esibizione f ra due ex pesi massimi storici, ex campioni del Mondo di Pufilato, 

Dempsey e Tunney, ormai ultra cinquantenni, che il Documentario LUCE fece 

vedere verso il 1930. 

Fu emozionante come al tempo in cui si erano per ben due volte affrontati a 

sangue sul ring più di ventanni prima. 

E si capiva ancora benissimo chi era il più forte, Dempsey, e chi il più abile, 

Tunney. 



CAPITOLO 2 

DALL'UTOPIA ALLA REALIZZAZIONE 

Poiché il fine della Nonviolenza è la pace f r a gli uomini, f r a questi e la Natura, il 

recupero dei valori umani, il rispetto, il reciproco ascolto, i principi condivisi -

vale la pena veleggiare controvento e raggiungere, anche faticando molto, il porto 

designato. 

Il sentirsi diverso dalla maggioranza delle persone non deve generare né orgoglio, 

né paura, né solitudine, bensì può sviluppare nel soggetto una serena  

consapevolezza della forza profonda e trasformatrice della nonviolenza, che è 

capace di cambiare la mentalità e il modo di essere dell'apprendista, anche se 

costui è già maturo negli anni, facendone una persona responsabile di ogni suo  

minimo atto o espressione pubblica avente a che fare con la pace, la giustizia, la 

verità (v. oltre: Le 10 Parole della Nonviolenza). 

Se tu sei cambiato dopo avere abbracciato la nonviolenza, sei in grado di opporti 

coraggiosamente ad ogni e qualsiasi abitudine, tradizione, azione, decisione, 

legge, decreto, mozione che privilegia la violenza, e influisce negativamente sullo 

sviluppo della personalità della gente. 

Sei diventato più esigente con te stesso nelle questioni morali, e non accetti  

compromessi, soprattutto quelli che lasciano passare atti e sistemi di violenza. 

Metti nel conto il fatto che spesso, quando reagisci ad una decisione governativa 

che consideri matrice di violenza, diventi automaticamente per le Autorità un 

ribelle. 

Farai fatica a dimostrare che la tua reazione è contro la decisione ingiusta, come 

tale. 

Può darsi che tu trascorra del tempo in tribunale o in carcere. 

Altri, prima di te, hanno sofferto quell'esperienza. 

Se hai fatto veramente la scelta nonviolenta, sei disposto a pagare secondo 



quanto dice la legge, o la sua interpretazione, per la tua consapevole 

disobbedienza civile, purché nel decreto governativo ci sia davvero qualcosa che ti 

riguarda direttamente come cittadino. (v. alla voce: Disobbedienza Civile  

Nonviolenta). 

Se invece non ti riguarda personalmente, ma non la condividi, e organizzi una 

protesta, vai a leggere: Non Collaborazione. 

Quando la decisione di votare una certa mozione, che comporta violenza 

nell'attuazione, è presa a maggioranza nel consesso pubblico di cui fai parte, e tu 

sei solo a dichiararti contrario ed a votare contro, non temere. 

E non cedere alle lusinghe di qualche avversario diplomatico. 

Diventerai forse l'avvocato delle cause perse, ma avrai l'onore di esserti battuto, 

con tenacia nonviolenta, per ciò che è giusto, e che ritieni giusto. 

Scoprirai, con tua sorpresa, che alcuni tuoi avversari hanno apprezzato la tua 

incorruttibile coerenza. E' simile ad un premio di consolazione, ma non 

dimenticherai più che la coscienza di qualche avversario l'ha spinto a riconoscere 

la bontà della tua posizione. 

Oss.: Vivere la Nonviolenza è un modo di essere un po' fuori del Mondo, pur 

condividendo con tutti le cose comuni di ogni giorno. 

Però è un grande, fondamentale cambiamento. 

Le cose e le persone si vedono sotto una luce diversa. 

E ciò che fai con loro o per loro deve essere illuminato dal Sole della Verità. 

Non dimenticare la coerenza, e tieni presente che puoi influenzare positivamente 

chi ascolta le tue parole, legge i tuoi scritti, osserva le tue azioni. 

E' una responsabilità non indifferente. 

Però non è una croce. 

Tieni anche presente che la Scelta stessa della NV è difficile, impopolare,  

sottovalutata, derisa - ma che è estremamente necessaria, oggi stesso. 

Vivere la Nonviolenza è cogente, è un impegno da rispettare assolutamente, è un  

imperativo morale, è la possibile salvezza del Mondo. 

Chi è vissuto a lungo sa che molte cose, compresa la Natura, nel tempo di un 



secolo, sono cambiate in peggio. 

Milioni di esseri umani sono stati inghiottiti dalle Guerre. 

Altri milioni stanno morendo adesso per le Guerre. 

E milioni di feriti trascinano un'esistenza infelice. 

Milioni di vedove e di orfani piangono in solitudine. 

Milioni di bambini muoiono di fame, e per insufficienti cure mediche nei Paesi 

poveri, o devastati dalla Guerra. 

Vale veramente la pena farne la scelta: cosa che vedremo. 

E la diversità che essa induce va vissuta fino in fondo senza paura. 

Generalmente la diversità f r a gli esseri umani esiste già da sé, e moltissime volte 

crea problemi. 

Immaginate cosa significa 

La Diversità Nonviolenta, che è una aggiunta alla diversità naturale, viene  

assunta volontariamente, per un fine superiore:  

la Pace nella Giustizia. 

La NV è una continua lotta contro l'ingiustizia e la violenza. Questo significa che 

la Nonviolenza non è un quieto vivere, lontano dai rischi, ma è una serie continua 

di atti pratici e concreti contro ogni violenza, contro ogni legge ingiusta, ogni 

sopruso, dell'individuo, del gruppo, o dello Stato. 

Ed è anche una serie di atti positivi per l'equità, la verità, la giustizia in ambito 

locale, regionale e oltre. 

Il nonviolento soffre per l'ingiustizia che pesa su Altri, e non si dà pace finché 

non avrà fatto qualcosa per obliterarla. 

E quando l'ingiustizia contro cui combatte il Nonviolento 

interessa un settore o l'altro dei Padroni del Vapore, l'ipotesi del carcere non è 

affatto assurda. 

A volte basta un articolo serio e duro contro una forma di ingiustizia perpetrata 



da una qualche Autorità per provocare un diluvio di lettere contro l'Autore, o per 

fare arrivare denunce alla Magistratura. 

Il Nonviolento, sicuro di avere agito alla luce della Verità e della Giustizia, non  

demorde e può darsi che paghi la sua coerenza. 

In Italia le autorità giudiziarie ricevono appunto le denunce contro i nonviolenti 

che hanno impedito lo svolgimento di un programma di riarmo, che hanno bloccato 

gli ingressi ad un Campo militare straniero per un lasso di tempo; o sono tenute a 

celebrare un processo contro giovani che hanno rifiutato di rispondere alla 

chiamata alle armi, o che hanno scelto l'obiezione totale, eccetera. 

Qualche nonviolento, prima del 1972 - anno in cui è stata ammessa in Italia 

l'Obiezione di Coscienza - ha fatto lunghi periodi di prigione, e dopo la 

detenzione, ad un nuovo richiamo sotto le armi, ha rifiutato nuovamente di 

vestire la divisa militare, ed è stato riportato nelle Patrie Galere. 

Quando si svolgono i processi, con un pubblico tutto o quasi nonviolento, e dopo 

l'autodifesa dell'imputato colpevole di uno dei suddetti "reati", il giudice qualche 

volta emette sentenza di assoluzione perché il cosiddetto reato è stato compiuto  

per motivi di alto valore morale (o ideale)... 

L'esistenza odierna del computer permette di inserirsi nei problemi locali e 

internazionali senza perdita di tempo, e di fare sentire la voce nonviolenta 

dovunque si renda necessario. 

Purtroppo permette anche la diffusione di voci che invitano alla violenza. Ma è 

per questo che esistiamo. 

E' possibile realizzare tutto questo se lui o lei coltiva una vera pace interiore, e 

possiede una buona dose di equilibrio e di coraggio. 

Queste due virtù si acquisiscono proprio praticando la nonviolenza. 

E' per questo che, anche nella massima tensione, l'esperto nonviolento non si 

spezza (v. l'esempio di Gandhi fanciullo, che aveva paura della propria ombra, e 

che poi, da grande, e da nonviolento maturo, ha sfidato il potente Impero 

Britannico). 



L'unico ambito in cui si possano coltivare pace, coraggio ed equilibrio, senza 

soluzione di continuità, è il quotidiano, quella dimensione che si vive giorno per  

giorno, e su cui insistiamo, per farne un continuum. 

LA VOCAZIONE 

(v. sotto: Il Cristiano e la Nonviolenza) 

Oss.: Se non c'è vocazione, non c'è Nonviolenza. 

Esiste purtroppo il contrario, cioè: Qualcuno ha la vocazione alla Nonviolenza, ma  

le resiste, e non cambia vita. 

E' un fenomeno questo che si registra anche in ambito religioso. 

C'è perfino la vocazione intermittente, o temporanea, per cui alcuni stanno per un 

tempo con gli amici nonviolenti, ne condividono i progetti e i problemi, e poi 

spariscono, spesso per sempre. 

Difficilmente ricompaiono, e lasciano un grande vuoto. 

Chi non regge la tensione e la critica altrui non aveva, prima di aderire 

ufficialmente al Movimento, interrogato se stesso/a a fondo, e chiarito se avesse 

o non la vocazione. 

Ricordiamo però che la vocazione può avere vari livelli, anche i più umili, e può 

essere, anzi deve essere, costante. 



L'AVVERSARIO 

Per lottare efficacemente e consapevolmente contro la violenza, o contro un 

avversario violento e possente, bisogna tener conto delle sue ragioni, 

dell'educazione, dei principi, dei valori, dei non valori, dei mezzi, dei metodi ed 

altro, per cui agisce in un dato modo. 

Questo se si ha il tempo per indagarlo. 

Altrimenti dobbiamo basarci sull'intuizione, che non dovrebbe mancare al 

Nonviolento. 

Altrimenti, il nostro agire contro è solo di parte, nato più su una motivazione 

politica che non sulla verità che riguarda esclusivamente quella data situazione. 

Poiché alcune caratteristiche dell'avversario violento sono anche dentro di noi, 

dobbiamo, se ne abbiamo l'opportunità e la volontà, disporci come sul divano dello 

psicanalista per analizzare in primo luogo: 

LE RADICI DELLA VIOLENZA 

La Guerra - che è il luogo-tempo in cui si esercitano e si sfogano i non valori 

della Violenza. 

L'Uomo, o la Donna, invischiato nella Guerra, è trasformato in peggio, o in una 

creatura che ha perduto ogni senso di umanità, o nell'ombra di se stesso, o una 

specie di fantasma spaventato che vaga f r a i ghiacci, o nel fango, o in un 

deserto infuocato in cerca della speranza perduta, in attesa del colpo mortale 

che lo ucciderà. 

E si chiede se, al momento dello scontro con il nemico predestinato, se sarà in 

grado di difendersi e di uccidere. 

E non riesce a venirne fuori, perché i sentimenti contrastanti che in gioventù lo 

hanno formato, quelli del perdono e dell'amore cristiano da una parte, quello del 

dovere di vivere e quello della opinabile gloria militare dall'altra, si equivalgono in 

lui, e si muovono nell'anima in una eterna altalena. 

E ciò fino a quando non sopravviene un evento tragico e incontrovertibile, come la 

vittoria o la sconfitta della sua parte, la cattura dell'altro, o da parte dell'altro, 



la fer ita mortale... 

?? La Società violenta in cui si vive 

?? La Cultura, l'Insegnamento, la Letteratura 

?? La tradizionale Visione del Mondo 

?? La Radio, la Televisione, i Mass Media maggioritari 

?? Gli Spettacoli, il Teatro, Il Cinema 

?? La propaganda e la retorica militarista 

?? L'Ingiustizia quotidiana 

?? L'emarginazione dei di ersi, degli immigrati 

?? La Fame 

?? La Povertà 

?? La Galera 

?? La Menzogna 

?? L'Accaparramento di beni essenziali 

?? La Paura 

?? La Vendetta 

?? L'inimicizia 

?? La Schiavitù 

Ed ancora: 

?? L' Odio 

?? La Questione razziale 

?? La Questione religiosa 

?? L'Invidia, la Gelosia 

?? La Brama di Potere 

?? L'Imperialismo 

?? L'Egemonismo 

?? L'Ignoranza dello Straniero, del Diverso. 

Anche tutto questo causa Violenza. 



E in coscienza, non possiamo affermare che noi, in certe situazioni e condizioni, 

non abbiamo adottato una forma o l'altra di violenza nel corso della vita. 

Gesù direbbe: "Chi non ha mai peccato di violenza, scagli la prima pietra". 

Un'altra cosa dobbiamo affermare qui: 

Potremo sradicare qualche causa di violenza, in alcuni luoghi e momenti. E 

soprattutto potremo salvare molti dalla violenza 

propria e altrui. 

Ma dovremo farlo per tutta la vita, altrimenti finiremmo col dormire sugli 

allori... che sarebbero ben pochi se avessimo interrotto l'azione nonviolenta. 

E pur se è scarsa, l'Azione Nonviolenta quantitativamente, di fronte alla violenza 

generale, ciò che avremo fatto in modo costante quali suoi operatori, sarà  

qualcosa di grande in sé. 

Lo scoraggiamento non f a parte del bagaglio culturale, intellettuale e morale del 

Nonviolento. 

Come nella storia vetero-testamentaria della minacciata distruzione di Sodoma e  

Gomorra, e secondo la promessa di Dio di non distruggerle se dieci uomini giusti 

fossero trovati in esse - così il Nonviolento afferma, nel suo piccolo, rovesciando 

la condizione: 

sono disposto a dare la mia vita se riuscirò con la mia azione a salvare almeno un 

essere umano dalla rovina della Violenza. 

Tutti, e in ogni occasione, nella nostra vita, abbiamo dei limiti. 

Purtroppo per Sodoma e Gomorra il limite minimo necessario per salvarle non fu 

mai raggiunto. Fu zero assoluto. 

Non per noi, crediamo. 

Siamo anzi convinti che, con la forza e la fantasia della Nonviolenza, possiamo 

riuscire a salvare più d'una persona dal Vortice dei Conflitti armati e della 

Violenza. 



I nostri Maestri ci hanno affascinati con il loro pensiero e l'azione nonviolenta, 

per cui hanno spesso pagato con l'ostracismo, il carcere, la tortura, la vita. 

Crediamo che fossero consapevoli dei limiti del loro sacrificio esemplare. 

Ed hanno tenuto duro fino alla fine. 

Sapevano benissimo di non potere salvare il Mondo. 

Ma l'hanno tentato ugualmente. 

Lo stesso vale per noi, nel nostro piccolo. 

Se non siamo solo dicitori di Nonviolenza, ma facitori, facciamo un primo, 

provvisorio elenco di ciò che dobbiamo fare, o non fare, come nonviolenti. 

Più di un argomento sarà in seguito approfondito. 

LE RISPOSTE DELLA NONVIOLENZA 

?? Non accettare la Menzogna 

?? Non accettare iL concetto di Nemico 

?? Cercare i Valori dell'Altro 

?? Cercare l'Umanità dell'Altro 

?? Non consentire che la Diversità divenga Avversità 

?? Cercare i punti di Convergenza e non di Divergenza f r a i valori propri e quelli 

dell'altro 

?? Non accettare la violenza dell'Emarginazione 

?? Sollecitare le Aspirazioni alla Pace di Sé e dell'Altro 

?? Intervenire come Mediatori f r a gli Uni e gli Altri in Conflitto 

?? Difendere i casi degli Obiettori di Coscienza arrestati nei paesi che non hanno 

una legge a favore dell'OdC. 

?? Offr i rs i come Ambasciatori di Pace f r a i Contendenti 

?? Riuscire a fugare le proprie Paure - e quindi, sapendo il nome, fugare le Paure  

dell'Altro. 

Es.: Quando un Nonviolento attende a braccia conserte l'attacco di qualcuno, 



costui a volte si blocca. O per rispetto, o perché non sa spiegarselo, o perché ha 

paura. 

Abbiamo visto che la paura è un sentimento comune a tutti. 

FORZA e VIOLENZA 

La Forza, di per sé, è un elemento neutro, e non avendo ovviamente una sua 

personalità né una sua volontà, dipende da chi la usa e da come la usa. 

E, in questo senso, usare la forza per una attività normale, lecita, come il lavoro 

che la richiede, o lo sport, che la esalta, non crea alcun problema morale. 

I guai sorgono quando la forza, che è come un oggetto plasmabile, viene usata 

per fare violenza a qualcuno, ad un gruppo sociale, o ad un popolo. 

Allora la forza diviene in un certo senso la mano longa e lo strumento dell'intento 

violento, e della difesa, quasi una complice involontaria. 

La violenza ha la capacità di fare del male, in modo premeditato spesso, di 

aggredire con o senza l'uso della forza, e questo è un motivo ulteriore per non 

confondere forza e violenza. 

Ogni valutazione va fatta, insomma, tenendo ben presente il grado di 

responsabilità di tutto e di tutti. 

II nonviolento non rinuncia alla lotta violenta perché ha timore di battersi -

abbiamo visto, e sappiamo, che accanto a lui operano persone che hanno 

esperienza diretta di lotte sportive e sociali - bensì perché vuole liberare la 

lotta, quando è giusta nelle premesse e nei modi, dalla violenza. 

La lotta così diventa uno strumento pulito di crescita e di ricerca della verità, 

della giustizia e della libertà, senza portare dolore e distruzione, come invece 

accade a tutto ciò che passa dalla, e si serve della, violenza. 

Il nonviolento quindi non rinuncia affatto alla lotta - che è costretto a portare 

contro gravi ingiustizie sociali, tenute in piedi da potenti organismi 

tradizionalmente accettati e subiti dalla gente. 

Egli/lei riesce, ad ogni pié sospinto, a separare forza e violenza, mantenendole 



ciascuna accuratamente nel posto che le spetta. 

E se è cristiano sa che dal Vangelo è stato invitato a trasformare il male in  

bene. Questa è una bella sfida. 

Usando la forza in modo serio, consapevole, responsabile, il nonviolento dà alla 

gente un esempio di come va usata la forza in modo positivo, ottenendo che sia 

riconosciuta come un sano elemento della Natura. 

La forza, anche dal punto di vista della Nonviolenza, ha diritto di esistere, non 

deve scomparire, purché rimanga entro certi limiti, ed esercitata con discrezione, 

senza esaltazione. 

Ogni strumento deve servire a raggiungere un fine. 

E' quindi il fine che va tenuto costantemente in vista, chiarendo a se stessi se è 

degno di essere servito da un dato strumento. 

E il fine che il nonviolento si prefigge deve essere al livello dei principi NV, e non 

va raggiunto con qualsiasi mezzo, diversamente dal cinico concetto machiavellico 

che afferma: il fine giustifica i mezzi. 

I mezzi, a loro volta, devono essere omogenei ai principi ed alla prassi  

nonviolenta. 

Direi una cosa grossa: devono essere mezzi innocenti. 

Questi mezzi, a disposizione del nonviolento nel momento della lotta per ottenere 

pace e giustizia, o altro obiettivo degno della lotta, sono molteplici. 

Devono avere radici nel profondo della coscienza di ciascun lottatore nonviolento, 

a partire da un grande valore umano: 

il Rispetto. 

Questo elemento, che f a ovviamente parte del bagaglio culturale del NV -

sappiamo molto bene che nessuno è perfetto sotto questo profilo - non è fondato 

semplicemente sul vecchio adagio: "rispetta per essere rispettato", perché in 

quello c'è un certo calcolo e un interesse. 

E' un principio all'acqua di rose. 

II rispetto del nonviolento si sviluppa dalle seguenti radici : 

?? l'Altro è un essere umano come te 



?? l'Altro ha dei valori più o meno come li hai tu 

?? l'Altro è figlio dello stesso Creatore 

?? l'Altro ha dei diritti come li hai tu. 

?? Se non rispetti l'Altro, in un certo senso disprezzi il comune Padre Creatore. 

?? Se il principio di rispettare non è una formalità, bensì è una esigenza 

dell'anima, finalizzata a trarre dall'Altro il meglio di sé, ciò corrisponde 

esattamente ad un principio quacchero, quello di trarre dall'Altro l'Eterno che  

è in lui. 

E' questo un compito molto nobile, degno delle finalità nonviolente. 

E quale sforzo su noi stessi dobbiamo fare per avvicinare la persona che, 

malgrado la sua antipatia e la sua scelta di campo sbagliata, perché violento, 

pensiamo che abbia intimamente dei valori che vorremmo venissero alla luce ! 

Quando riusciamo a contattarlo alla nonviolenta maniera, costatiamo che è stato 

più facile dialogare con lui che deciderci a farlo. 

Esternare rispetto verso una Persona ostile è il primo passo che possiamo 

compiere, nella speranza che serva a rompere il ghiaccio. 

Se il rispetto è verace, non può non trovare una risposta positiva nell'Altro. 

E' difficile resistere ad una mano tesa. 

E infine: 

?? L'Altro non è il nemico. 

?? E' diverso. Forse è educato alla violenza. 

Ma è un essere umano. 

Non è peggiore di te solo perché ignora la Nonviolenza. 

Sta a te fargli scoprire la sua umanità, se qualcuno gliel'ha tolta o fatta 

dimenticare. 

?? Il nemico, per il nonviolento, non deve esistere. 

(v. L'Avversario; La Questione del Nemico) 

A volte il nemico non esiste affatto. 



Viene inventato dai guerrafondai, ogni volta che f a loro comodo, così come fece 

Hitler, indicando nell' Ebreo il nemico da cui guardarsi, da abbattere e da 

annientare. 

Gli ebrei esistevano, e così poté scagliare il popolo tedesco contro di loro. 

Nel suo libro Mein Kampf scrisse: "se l'Ebreo non esistesse, bisognerebbe 

inventarlo" 

IL CRISTIANO E LA NONVIOLENZA 

Anche se la NV non è una religione, merita di essere rispettata come quella. 

E il vero Nonviolento è, in qualche misura, un sacerdote della Pace. 

Come tale ha diritti (pochi) e doveri (molti). 

Prendo ora in prestito un concetto paolino (Efesini 4.1, N.T.) 'Conducetevi in  

modo degno della vocazione che avete ricevuto" ) (gr. perìpatéo, il camminare nel 

senso di condursi, di comportarsi, di operare, quindi di vivere; nel versetto è: 

peripatésai). 

Non si dice qui quale vocazione, ma nei versetti successivi si troverà il perché e il 

come - basta leggerli. 

E' però una vocazione rivolta a tutti (particolarmente ai credenti cristiani). 

L'importante versetto non f a cenno alle grandi vocazioni dei Profeti, cosa che 

ovviamente non ci riguarda. 

Anche la nostra però, nel suo piccolo, è una vocazione. 

Ed ha le sue regole. 

Il credente cristiano ce l'ha un punto di riferimento, oltre a tutto il Vangelo. 

Ed è l'esempio irenico di Gesù. 

Ma se i milioni di cristiani nel Mondo vivessero la loro fede quali seguaci coerenti 

di Gesù, e fossero davvero Suoi imitatori, le Guerre sarebbero un lontano ricordo 



storico, un non senso, e le masse non cristiane accorrerebbero sotto la Croce. 

A dire il vero, le Guerre un non senso lo sono già, ma scoppiano ugualmente. 

La Nonviolenza dovrebbe trovare uno spazio tale da fermare la maledizione della 

Guerra. 

Analizzando ad uno ad uno i principi della Nonviolenza, ci si rende conto che per 

il Cristiano abbracciarli e realizzarli, nelle proprie comunità e nella vita 

quotidiana, come e meglio dei Nonviolenti, dovrebbe essere la cosa più naturale 

del mondo. 

I nonviolenti, a loro volta, hanno una serie di punti di riferimento a cui ispirarsi : 

uomini ed eventi. 

(v. Per una Storia della Nonviolenza alla fine del Saggio) 

Da quando ci industriamo ad applicare la Nonviolenza abbiamo constatato che la 

Nonviolenza è la proiezione sociale dell'Amore-agàpe. 

II problema è proiettarla ulteriormente, in modo da farne una realtà quotidiana 

condivisa da vaste comunità. 

Forse ciò che manca è un esempio attuale noto e convincente e vincente, e 

possibilmente non individuale. 

C'è un abisso f r a la Violenza dominante oggi, e la Nonviolenza, che cerchiamo di 

seminare per raccoglierne i frutti domani. 

Lo stesso abisso esiste f r a il Messaggio d'amore di Cristo e la cruda realtà 

attuale. 

Dobbiamo riuscire a porre di fronte alla coscienza di un grande numero di esseri 

umani, l'alternativa: 

Violenza o Nonviolenza ? 

E far sentire loro l'urgenza di decidere. 

E la nonviolenza, che non pretende di essere una religione dell'amore, f a cose che 



sono mancate nella prassi del cristianesimo che è, teoricamente, una Religione 

dell'Amore 

Per chi è vissuto a lungo lontano dalla Nonviolenza e dall'Amore cristiano, e 

sceglie la Nonviolenza, che è, se si f a sul serio, estremamente esigente sul piano 

morale, all'inizio è dura. 

E' un grosso salto di qualità. 

Il suo nome, Nonviolenza, non sembra comportare gravi impegni e grossi rischi, 

ma è un'illusione. 

Il neofita, confuso e sorpreso dalla tolleranza, dal rispetto, dalla 

fraternizzazione che trova f r a i compagni della cordata nonviolenta, si trova a 

mormorare f r a sé: 

"Ma questi fanno sul serio !" 

"Sissignore - rispondiamo noi - facciamo sul serio". 

Posti al cospetto della violenza, nella vita di tutti i giorni, per lui, o lei, è più 

facile applicare questa. 

Nel rispondere così alla sfida quotidiana, chi decide di adeguarsi alla violenza f a 

ricordare la "Via larga" del Vangelo Matteo 7.13). 

Chi è disposto a battersi, mediante la Nonviolenza per portare Pace e Giustizia 

nella società in cui vive, ricorda la "Via Stretta", sempre del Vangelo (Matteo 

7.13-14). 

Con la nonviolenza non trovi dietro l'uscio di casa il fucile carico, come accade al 

cow boy cinematografico. 

Non lo trovi perché non c'è, e non può esserci. 

Le armi del Nonviolento sono ben altra cosa. 

Sta proprio qui la bellezza di una differenza fatta di rispetto, di giustizia e di  

verità, che costituiscono le armi del NV. 



Tu, Nonviolento esperto e maturo, rimani fermo come una roccia di fronte a  

qualsiasi provocazione, a una aggressione pericolosa, a un coro di fischi che sale 

da una platea beffarda quando ti presenti da Nonviolento in tempo di Guerra... 

Il provocatore si stanca, e si ritira in buon ordine, davanti al tuo equilibrio 

psicologico, avendo in qualche modo appreso una lezione, e la platea che 

fischiava, dopo avere ascoltato alcuni principi nonviolenti seguiti da esempi 

concreti, finisce col tacere e poi con l'applaudire. 

Il padre violento che sta picchiando la figlia in pubblico, non continua a batterla 

dopo che un nonviolento è intervenuto, ponendosi f r a i due, e dicendo all'uomo: "si 

vergogni!" 

Questi, dopo oscure minacce al Nonviolento, si allontana dalla scena, parlando f r a 

sé, e la gente si preoccupa invano per il nonviolento minacciato dall'energumeno. 

La bambina è salva, e forse non sarà più picchiata così. 

Ricordate l'insegnamento evangelico: "se uno ti colpisce sulla guancia destra, 

porgigli anche l'altra" ? (Mat.5.39; Lc.6.29) 

Non è paura o viltà che ti f a restare di fronte al violento, per permettergli, se 

se la sente, di colpirti nuovamente. 

Probabilmente non lo farà, perché avrà constato che provoca invano, e rispetterà 

il tuo freddo coraggio. 

Altrimenti, al suo schiaffo, se non sei maturo nella nonviolenza, la tua antica 

formazione atletica ti f a rispondere allo schiaffo con uno schiaffo o un pugno, o 

una mossa di lotta giapponese. 

Se il tuo vecchio io violento prende davvero il sopravvento, addio buoni propositi. 

Devi ricominciare tutto daccapo. 

Una cosa abbastanza curiosa: le persone adulte che hanno conosciuto forme di  

violenza, anche personale, ed hanno scelto liberamente e consapevolmente la NV, 

la applicano con continuità serietà. 



E resistono, nella nuova condizione, alla "diversità" con un coraggio eguale o 

maggiore di quello esercitato quando avevano a che fare con la violenza, e perfino 

più di colleghi che non hanno mai fatto violenza. 

Per loro è un grosso sacrificio rinunciare a dare una "lezione" violenta al 

provocatore, ma lo fanno volentieri, cercando solo l'approvazione della propria 

coscienza. 

Sanno di "crescere" così. 

I nuovi compagni apprezzano tutto ciò. 

Forse la resistenza alla violenza da parte degli ex esperti di arti marziali nasce 

dal fatto che la conoscono bene, sanno come affrontarla, quali sono i suoi punti 

deboli. 

Uno di questi è, ad esempio, l'ignoranza della Nonviolenza. 

I Violenti, abituati a ricevere una risposta violenta alla loro violenza, restano 

imbarazzati di fronte alla assenza totale di aggressività e di forza bruta dal loro 

"avversario", che avversario non è. 

E' in quell'attimo di incertezza del violento che il pacifista nonviolento deve 

trovare lo spazio per la mano tesa, per il dialogo, per instaurare un qualche 

rapporto umano con l'aggressore. 

E poi, l'antico lottatore o pugile conosce direttamente l'esistenza di energie,  

fisiche e morali riposte nell'essere umano - a cui in passato ha fatto ricorso per 

non essere sconfitto sul quadrato, ed ora f a ancora ricorso a tale "riserva" per 

resistere ai violenti! 

Tanto più deve farvi ricorso il NV. 

Ormai questi ex non cadono più nella trappola della Violenza. Sono decisamente 

fuori dalla mentalità che f a dire senza riflettere a chi apprezza la vendetta: 

"Occhio per occhio!", e dimentica che il Vangelo ha superato quel vecchio 

concetto. 

II rischio di chi non si vendica è spesso maggiore di quello del vendicatore, 

perché non piace alla maggioranza della gente... 

La gente che ignora la nonviolenza applaude il violento che rende il male ricevuto 

in una misura maggiore. 

Il NV deve invece trasformare il male in bene. 



Es. personale: Una volta abbiamo casualmente assistito all'inseguimento di un 

giovane ladruncolo con una borsetta in mano, da parte di due poliziotti armati a 

Milano in una strada corta. 

Il più giovane dei poliziotti correva pià forte dell'altro er sparava verso il 

ladruncolo, mancandolo continuamente. 

Siamo intervenuti, frapponendoci f r a l'inseguito e l'insreguitore, che si è fermato, 

guardandoci stupito. 

Il poliziotto anziano intanto sopraggiungeva, ed entrambi avevano dimenticato 

l'inseguito. 

Questi, nel frattempo, gettava la borsetta sotto un' auto e spariva dopo avere 

voltato l'angolo della strada. 

Guardandomi ancora duramente, i due poliziotti riponevano le pistole nelle 

custodie, e dopo avere ascoltato con rabbia le nostre ripetute parole: "Non si 

spara! Non si spara!" - voltavano i tacchi e tornavano dalla direzione da cui erano 

venuti. 

La gente, affacciata alle finestre del piano terreno delle loro case, gridava 

contro di noi. 

Dicevano che il ladro andava fermato e punito. Non salvato. 

In effett i lo volevano morto. 

Noi avevamo interrotto lo spettacolo. 

Più tardi qualcuno raccolse la borsetta sotto la macchina. Disse che c'era dentro 

una pistola. 

Per lunghi mesi la delusione ci ha alquanto bloccati nella nostra azione 

nonviolenta. 

La violenza dà spettacolo. La nonviolenza no. 

Questa parla alle coscienze - e le f a crescere. 

I nonviolenti esperti lo sanno benissimo. 

Ciò permette loro di attendere senza tremare, a pié fermo, e con le braccia  

incrociate sul petto, l'assalto di scatenati avversari, o di forze di polizia lanciate 

contro di loro durante una qualche rumorosa manifestazione pacifista. 



Possono "trattare", i NV, ma non rinunciano alla Meta che hanno deciso di 

raggiungere, e non svendono i loro principi. 

E' accaduto e accade sovente che, di fronte alla serena e coraggiosa e tetragona  

inamovibilità dei nonviolenti, quelle forze si arrestino ed accettino il dialogo. 

Accade anche che un giovane inesperto, che ha opposto una certa resistenza 

all'assalto, venga bastonato a sangue, ma se accanto c'è un nonviolento maturo, o  

un cristiano coerente, questi interviene, placa le due parti, e pone fine alla 

violenza. 

TRASFORMARE L'UOMO O LA SOCIETA'? 

Uno dei problemi da risolvere è quello di rispondere all'antico quesito 

problematico: occorre prima trasformare l'Uomo o la Società, per cambiare il  

Mondo ? 

Molti regimi, governi, sistemi sociali che, nel corso della Storia hanno cercato di 

trasformare la Società disinteressandosi della trasformazione dell'Uomo, dopo 

sanguinose rivoluzioni, repressioni e controrivoluzioni, si sono sfaldati e sono 

scomparsi. 

La differenza f r a i due diversi approcci alla trasformazione, quella umana e/o 

quella umana, sta nel fatto che l'uno si interessa soprattutto delle forme, l'altro 

dei contenuti. 

Poiché da sempre, nel periodo storico, fino ad oggi, sono stati esercitati più 

sforzi per trasformare la società che non per trasformare l'Uomo, non ci resta 

che guardare ai risultati che sono sotto i nostri occhi, per escluderne la priorità. 

Sia il Buddha che Gesù Cristo - senza far paragoni, ma per osservare un modus 

operandi - non si sono dedicati ad attività sociali, ma alla trasformazione  

profonda dell'Uomo, partendo dalla quale soltanto può, la società, sperare di 



diventare positivamente "altro". 

Ma la trasformazione non può avere luogo utomaticamente. 

Occorre, per il trasformato intimamente e nell'azione, una volontà e una 

vocazione particolare per dedicarsi alla trasformazione della società. 

Ed a questo secondo momento, non egoistico, generoso, spesso pericoloso, il 

trasformato, se è nonviolento, dona tutto se stesso (v. Liberazione, in: Le Dieci 

Parole della Nonviolenza). 

L'incontro di Gesù con Niccodemo, in cui sostiene la Nuova Nascita (Giov. 3. 3¬

7), e la Lettera di Paolo ai Romani, in cui indica la necessità della trasformazione 

mediante i l rinnovamento della mente (Rom. 12.2) - operazione puramente 

individuale - stanno a dimostrare la visione cristiana di cambiamento della 

società, solo partendo dal primo tassello: l'Uomo. 

Il Buddha era un Principe, erede di una casata che dominava una tribù indiana. 

Nella sua volontà di trasformare il Mondo non appare mai l'intento di approfittare 

della sua originale posizione sociale. 

Anzi se ne liberò per approfondire la ricerca della verità della vita e 

dell'ascensione umana, in solitudine, cominciando da se stesso. 

Ogni suo principio, dopo che ebbe compiuta la ricerca, è rivolto alla 

trasformazione dell'Uomo, eliminando la causa e gli effett i del dolore con una 

serie di dettami da seguire. 

Eliminò anche la serie complessa delle formule rituali del Bramanesimo. 

E' interessante notare come alcuni principi quali il "non uccidere", rispettare il 

prossimo, non dividere gli uomini in categorie - caste -superiori e inferiori, si 

ritrovino nell'Ebraismo, e nel Cristianesimo di 5 secoli dopo. 

Lahimsa. Ripresa dal jainismo, e fatta propria dal Buddismo, corrispondeva 

perfettamente ai suoi principi di pace e di tolleranza". 

Oss.: Un imperatore dell'India, Asoka, (264-228, o 274-232 avanti Cristo), una 

volta convertito al buddismo, dopo le grandi stragi da lui stesso compiute per la 

conquista di quel grande Paese, riuscì ad applicare i principi buddisti alla società, 

diffondendo in ogni contrada, mediante i suoi emissari, i decreti imperiali. 



Una cosa pregevole, f r a tante, fu l'eliminazione delle caste. Quando, in India, 

tornò ad avere il sopravvento la Religione Indù, le Caste tornarono, e nel 

Ventesimo Secolo toccò a Gandhi, induista, combatterle a sua volta. 

Dopo Buddha e Gesù Cristo, anche Gandhi e Martin Luther King scelsero ciascuno 

di puntare sulla trasformazione della persona, per giungere di conseguenza al 

miglioramento della società. 

Però Gandhi e M.L. King dettero l'esempio anche per la seconda fase della 

trasformazione. 

E il Mondo ha cercato di impedire a tutti i costi la Trasformazione della società, 

uccidendo Gesù, Gandhi e M.L.King." 

Oss.: Il Mondo non è riuscito ad eliminare il loro messaggio. Da quei martiri della 

Nonviolenza, religiosa e sociale, sono nati movimenti e religioni, che resistono al 

tempo ed alle persecuzioni. 

Oss.: Quando usiamo il termine Mondo in senso negativo, non ci riferiamo 

all'Ecumene, ovvero a tutta la terra abitata, ma a quella parte dell'Umanità che 

non accetta l'insegnamento dei grandi Maestri che vogliono migliorarla. 



CAPITOLO 3 

COS' E' LA NONVIOLENZA ? 

Q . : "COS' E' LA NONVIOLENZA ?" 

R.: "Prima di tutto diciamo perché la Nonviolenza. 

Essa nasce nel cuore e nella mente di molte persone, dal momento in cui, 

osservando attentamente come va il Mondo, prendono atto delle numerose guerre, 

rivolte, rivoluzioni, dittature, repressioni, campi di concentramento, torture, 

persecuzioni politiche, etniche e religiose, pena di morte, attentati, terrorismo, 

stragi, genocidi... che sono fenomeni quotidiani sul nostro Pianeta - e decidono di 

fare qualcosa sul piano culturale e sociale per fermare la mano dei violenti. 

Nel campo ecologico non va meglio. Lo sfruttamento eccessivo della Natura, la 

distruzione di foreste, l'inquinamento dell'aria, dell'acqua, della terra, la violenza 

sui tre regni della Natura, la tecnologia e la genetica sui prodotti naturali, sui 

prodotti agricoli . . . 

Il più drammatico, forse, è l'uso indiscriminato delle energie pesanti, che sono 

pesantemente inquinanti ed esauribili. 

L'umanità stenta ad accettare di sostituire le energie pesanti con quelle leggere, 

inesauribili e non inquinanti, come l'energia solare, l'energia eolica, ed altre 

energie naturali. 

Invamo, per ora, si adoperano gli scienziati ecologisti a dimostrare la bontà di un 

diverso atteggiamento verso l'uso delle energie pulite. 

La Nonviolenza, che coltiva in primo luogo l'amicizia con gli umani, si interessa 

anche di sviluppare a fondo l'amicizia con la Natura, prima che sia troppo tardi. 

Oss.: La normale risposta odierna alla violenza è altra violenza. 

La Nonviolenza invece può essere il metodo da adottare in tutti i campi della Vita 

per rallentare il rapido declino del Mondo. 

O più correttamente, per rallentare al massimo tale declino. 



C'è, nella NV, come in tutte le dottrine e le teorie della vita, un Essere e un 

Fare. 

Tratteremo prima il Fare, e le Tecniche NV, perché è la parte più conosciuta e 

applicata nelle lotte nonviolente. 

Spesso, nella Cultura Occidentale, ma di più in quella Orientale, la divisione f ra 

Essere e Fare non è netta. 

Noi cercheremo di distinguerle nel migliore dei modi. 

Inoltre, va tenuto conto che molti elementi di cui parleremo sia nel Fare che 

nell'Essere, si sperimentano prima e soprattutto nel vivere quotidiano. 

Nella Nonviolenza, sovente, il Quotidiano è il punto di partenza; è il focolare a 

cui si torna dopo una eventuale azione che ha cambiato temporaneamente il 

nostro modus vivendi - come può accadere dopo una lunga marcia antimilitarista in 

un Paese straniero - per recuperare la normalità e riprendere la preparazione. 

Principi e Prassi della NV: 

Il nome, "nonviolenza", quando si tratta del metodo di lotta organizzato per la 

Pace e la Giustizia nel Mondo, va scritto e pensato con il "non" unito a "violenza", 

così: Nonviolenza, o non-violenza. 

Il trattino, la lineetta breve, unisce, non divide. 

Forma che non è in uso in Italia, da Capitini in poi. 

E ciò perché non è questione di assenza di violenza in un certo atto o momento, 

bensì perché si riferisce all'esistenza di un sistema, di una dottrina, di una 

scelta, di un modo di essere che copre l'intero fenomeno dell'esistenza, e tutto 

l'arco dell'azione possibile. 

Ed eredita una lunga storia di pensiero e di azioni. 

Nei c a s i i n cui non si tratta di questo, nulla osta ad usare non e violenza 

separati. 

In fondo nonviolenza è un neologismo. 



IL "FARE" DELLA NONVIOLENZA 
si fonda su quattro elementi: 

1. L'Ahimsa 

2. Il Satyagraha 

3. La Disobbedienza Civile 

4. La Non Collaborazione. 

1. L'Ahimsa, dal Sanscrito "a" = "non", privativo, negativo, e "himsa": 

nocumento, danno, uccisione 

è nata nel Jainismo, pilastro etico di quella filosofia religiosa, ed è, 

ovviamente, un elemento dell' Essere. 

Tale alto principio, ripreso dal Buddismo come si è visto, quindi dall'Induismo, 

fu raccolto infine dal Mahatma Gandhi, che a sua volta ne ha fatto un pilastro 

fondamentale della Nonviolenza. 

Questa, proprio riconoscendoneil valore morale che riguarda l'Essere, lo 

considera la base da cui partire per il Fare. 

Immaginate una attività cosiddetta nonviolenta, che sia priva dell'ahimsa. 

Potrebbe facilmente scadere nella violenza per imporre i propri principi. 

Poiché la Nonviolenza è una cosa seria, e i Nonviolenti cercano di essere 

coerenti, è nel quotidiano che trovano lo spazio e il modo di svilupparne i  

contenuti, e di fare esperienza. 

Ed è nel quotidiano che si convincono che la Nonviolenza è cosa buona. 

Ciò non significa affatto che il quotidiano è solo quello che si f a nella famiglia. 



Raramente la famiglia è il luogo ideale per sviluppare la Nonviolenza. 

Molte violenze vengono perpetrate proprio nella Famiglia. 

Per un cristiano è inevitabile il confronto f r a ahimsa e agàpe, cioè l'amore. 

Purtroppo non risulta che i cristiani abbiano applicato, su larga scala e in modo 

convincente, l'agape. 

Credo fermamente che, se i Cristiani avessero realizzato l'amore, il Mondo  

sarebbe cristiano, e non ci sarebbero più guerre. 

(v. Saggio: Introduzione al Cristianesimo Pacifista, di D.M.) 

L'Occidentale, che conosce e adotta l'uno e l'altro, dovrebbe essere persona 

esemplare. A meno che se ne interessi solo teoricamente. 

2. Il Satyagraha : nome e significato (v. Nota seg.) 

Nota : INTORNO AL SATYAGRAHA 

Breve bibliografia 

?? Webster's New World Dictionary 

?? Gandhi comnmenta la Bhagavad Gita (1926) (Edizioni Mediterranee) 

?? Gandhi through Western Eyes, di Horace Alexander (New Society 

Publishers, Philadelphia) 

?? Selections from Vinobha (Vishwanath Tandon-SarvaSeva Sangh) 

?? Vinobha o il Nuovo Pellegrinaggio, Lanza del Vasto, Jaca Book) 

?? The Random House Dictionary of the English Language 

Dizionario dell'Induismo (di Margaret e James Stutley - Ubaldini Ed.) 

Etimologia 

Sat : ente, esistente,buono, vero 

Satya : vero, reale, verità 

Graha : colui che afferra; aderire; adesione, coesione. 

Poiché graha non significa forza, ma adesione (i due termini non sono 



sinonimi), la parola composta satya-graha indica lo sforzo di aderire alla 

Verità, la quale, laddove sia afferrata scientemente e fortemente, 

trasmette al satyagrahi la propria forza. Per cui: adesione spiritualealla  

Verità, ma che si risolve di fatto in resistenza nonviolenta alla forza delle 

armi o del denaro. 

L'adesione a qualsiasi valore o principio non rappresenta automaticamente una 

forza. Può diventarlo se il principio a cui si aderisce ha una sua forza, e se 

lo si vive con coerenza e costanza. 

La "forza della verità" è una bella espressione, ma se alla verità non si 

aderisce in partenza, quella sua forza naturale resta per il soggetto lettera 

morta. 

La forza che proviene dalla adesione alla Verità ha in sé la positività e il 

senso attivo che Gandhi voleva fosse sostituito alla resistenza passiva 

mediante il Satyagraha. 

Quindi satyagraha significa precisamente: adesione alla Verità, costanza 

nella Verità". 

Dire che "il Satyagraha è lo strumento, e che il fine è la Verità, cioè Dio", 

come afferma Gandhi, può sembrare solo una formula brillante. 

Ma è molto di più. Gandhi era un induista profondamente religioso, e credeva 

nella essenzialità di questo strumento, come un mezzo solo apparentemente 

politico e sociale, di fatto spirituale, il quale, per arrivare a Dio, alla 

Verità, all'amore, doveva essere accompagnato dall' ahimsa. 

E i satyagrahi, coloro che pronunciavano i voti che vedremo, vivevano il 

Satyagraha con lo stesso spirito, e per questo divennero una grande forza 

che fu di sicuro sostegno nella lotta del Mahatma contro lo strapotere del 

British Empire. 

3. Disobbedienza civile (v.Nota seg.; cf r . il saggio di Henry David Thoreau: 



On the Duty of Civil Disobedience, atto che aveva osato fare nel 1848, negli 

USA, e Vivre sa Vérité, intorno a Pierre Ceresole, che, come Thoreau, rifiutò 

di pagare l'imposta per la Défense Nationale Svizzera, 1944; il Ceresole, come 

lui, ma assai più a lungo e duramente, fece il carcere per coerenza con i propri 

ideali). 

N o t a : DISOBBEDIENZA CIVILE NONVIOLENTA 

"Citare la disobbedienza civile, tout court, non significa che siamo per questo 

disobbedienti civili. E' esatto dirlo solo quando la D.C. nonviolenta si applica 

con riferimento al campo delle Leggi, degli Ordinamenti, delle Decisioni dello 

Stato, di tutto ciò che è legale, o imposto come tale da una Potenza 

occupante, al Paese di cui il disobbediente è cittadino... 

E quella data legge a cui disobbedisce lo riguarda direttamente. 

Se una persona si dichiara "disobbediente", per esempio rispetto alla Guerra 

che il suo Paese ha intrapreso, ma non è un soldato né un richiamato, non è 

nella condizione di rifiutare di obbedire alla chiamata, perché nessuno lo 

chiama non è un disobbediente. 

E' soltanto un dissenziente. Uno che si dissocia, che protesta, che non 

collabora. 

Questo accade nella "non collaborazione" (v. oltre), la quale si riferisce ad 

eventi ed attività che non sono direttamente soggette al sistema legale e 

ufficiale, e non riguardano direttamente il "non collaboratore". 

Ad esempio: Quando il nonviolento applica la disobbedienza, non lo f a con una 

forma di rivolta, indiscriminatamente e con violenza, contro tutto il sistema di 

leggi - cosa che attiene all'Anarchia- ma contro una certa legge, gruppo di 

leggi, o decreti che considera illiberali, oppressivi, ingiusti, che lo riguardano. 

Altro esempio: L'imposizione al cittadino di pagare una tassa per sostenere le 

spese di una Guerra in corso da parte del suo Paese, può provocare nel 

cittadino X nonviolento il rifiuto di pagare quella tassa. 

Questi è un vero "disobbediente", se non intende obbedire a una legge emanata 

per finanziare una Guerra (v.i casi classici di H.D.Thoreau o di Pierre 



Ceresole). 

Il vero "disobbediente" quindi si adopera contro questa legge, insieme ad 

eventuali collaboratori, che sono nella stessa condizione e sono altrettanto 

convinti della sua iniquità, affinché sia rimossa. 

Lo f a con i mezzi che ha, coinvolgendo eventuali uomini politici, parlamentari, 

personaggi pubblici pacifisti, che approvano la sua disobbedienza. 

Se non ottiene nulla, e in un dato momento non c'è il tempo per ottenere 

l'annullamento di quella legge iniqua, prima che qualcosa di grave e di violento 

sul piano sociale accada a causa di essa, si oppone, in modo nonviolento, ma 

fermamente, senza distruggere nulla né aggredire alcuno. Rischiando solo 

personalmente, questo sì, in quanto nella dimostrazione di protesta ha occupato 

un dato spazio riservato a... , o la sede di una Emittente X... , con finalità 

simboliche, fino a quando non verrà ascoltato, verrà espulso con la forza, o 

denunciato. 

Anche in quest'ultimo caso, non si aggrappa disperatamente a qualcosa di 

inamovibile, non oppone resistenza fisica, non insulta, perché in fondo se l'è 

voluta. 

E se lo mandano in carcere accetta la cosa, perché fin dall'inizio lo ha messo 

nel conto, e da dietro le sbarre f a sentire la sua voce contro quella data legge 

o proposta di legge ingiusta, e continuerà ad opporsi fino al raggiungimento del 

suo scopo. 

Il NV non pretende di ottenere quanto chiede con una sola manifestazione. 

Con lo stesso impegno si svolgono anche la Resistenza attiva nonviolenta e 

l'Azione diretta nonviolenta, il Servizio Civile di Pace, ecc... e, pur se non 

danno frutti immediati, ottengono il rispetto dell'avversario e dei testimoni. 

In questo modo si f a progredire la causa in questione, rompendo il muro di 

silenzio che circonda di solito la Nonviolenza. E finalmente una buona parte 

della Società viene a saperlo. 

Non è più solo. 



Un percorso indispensabile, oggi che i piccoli movimenti non vengono presi in 

debita considerazione, finalizzato a rompere quel muro di silenzio ci sarebbe. 

Quello di prendere contatto con i nuovi Movimenti anti-imperialisti, anti¬

capitalisti, che lottano contro l'uso indiscriminato della Scienza e della Tecnica 

in ogni campo della Vita, ecc.: i Social Forum, ed altri consimili. 

(v. La Nonviolenza e gli Altri - nel Cap. 5, sotto Varie) 

Dialogare con loro, chiarire il vero significato di ogni principio e termine 

nonviolento, coinvolgerli nelle azioni dirette nonviolente può essere fecondo di 

risultati. 

Far sì che la gente veda che anche quei Movimenti non si dedicano ad azioni 

violente - in modo da ottenere il rispetto della gente, e portare più persone 

con loro e con noi. 

Le calunnie e la paura, così, non avrebbero il terreno su cui prosperare". 

4. La Non collaborazione si svolge al di fuori dell'ambito legislativo. Riassume 

in sé il dissenso, la critica, l'opposizione e la protesta, ma non riguarda 

direttamente la vita del dissenziente. 

Questi, di solito insieme ad altri, organizza azioni di protesta significative, che 

possono mettere in difficoltà l'Ente che ha deciso una certa azione considerata 

negativa dai nonviolenti, come il supporto logistico o economico di una certa 

attività bellica, l'entrata in una alleanza bellica, la messa a disposizione di 

porti ed aeroporti dell'Alleanza militare contro il aeae X, o addirittura 

l'entrata in guerra del Paese dei dimostranti. 

La manifestazione di dissenso può assumere la forma dello sciopero Generale 

(in India si applicava, ai tempi di Gandhi, lo Hartal, di origine religiosa), o il 

blocco di un treno o di una nave che trasporta Armi, che il suddetto Paese 

vuole far giungere ai suoi Alleati belligeranti. 

Può essere interrotta, al limite, la fornitura di pane, di acqua, di elettricità, e 

di materie essenziali ai fabbricanti di armi, o all'esercito che di norma si 

rifornisce presso gli attuali dissenzienti... 



Da questi quattro elementi nascono, in diverse situazioni, varie azioni originali, ad 

hoc, che compongono il vasto quadro della Nonviolenza attiva. 

Accanto ai suddetti quattro elementi fondamentali, ed alle azioni derivate, come 

la Resistenza Attiva Nonviolenta e l'Azione Diretta Nonviolenta, operata dai 

Gruppi di Azione Nonviolenta (i GAN), possono essere impostate, dai Nonviolenti, 

serie di azioni che hanno a fondamento gli stessi principi e comportamenti della 

NV, ma che vogliono dare un contributo alla Pace per altre vie. 

Tali azioni possono essere : 

?? L'Interposizione non armata, di volontari nonviolenti di qualsiasi età, f ra due 

Paesi in conflitto bellico f r a loro. 

?? Il Confronto f r a i responsabili di tali Paesi, con la presenza di personalità 

autorevoli, non direttamente interessate al conflitto, e quindi al disopra di ogni 

sospetto. 

?? La Mediazione : Una delegazione nonviolenta autorevole e di grande esperienza, 

bene informata sulla situazione politica, economica, etnica e religiosa di ciascun 

contendente, può essere accolta da entrambi, purché si sono poste le basi per 

un incontro f r a esponenti delle due parti. 

Lo scopo è quello di discutere apertamente i problemi che li separano e li 

spingono a porsi sul piede di guerra. 

Qualche volta delegazioni così riescono ad ottenere una tregua sul piano 

militare, ed anche un Trattato di Pace sul piano politico. 

?? Gli Ambasciatori di Pace. I Movimenti nonviolenti hanno spesso applicato questa 

misura, talvolta molto rischiosa, che può portare molti frutt i. 

?? Il Disarmo Unilaterale. Il nonviolento che cerca di fare passare il concetto, si 

dedica ad una campagna intensa per ottenere che il proprio Paese decida di 

realizzare il D.U., senza condizioni, dando un esempio storico al Mondo. 

L'importante è che il suo Paese lo prenda in esame. 

Per questa soluzione contro la Guerra è indispensabile coinvolgere Parlamento e 



Governo. 

(v. Saggio : Il Disarmo Unilaterale, di D.M.) 

?? Le Peace Brigades International, o PBI. 

Queste sono costituite da Nonviolenti di buona volontà, dei due sessi, 

fisicamente efficienti, indipendentemente dall'età. Dopo un periodo di 

addestramento all'azione diretta nonviolenta, ed al confronto non armato con 

forze armate, i volontari devono essere disposti a recarsi in qualsiasi Paese 

dove è previsto il loro utilizzo in modo efficace, anche se non facile. 

Uno dei primi organismi creati in alternativa al Servizio Militare fu il Service Civil  

Internatonal, lo SCI, dello svizzero Pierre Ceresole, Quacchero. 

Oss.: Prima di dimenticarlo - il Nonviolento accoglie e onora il Principio che : LA  

PACE E' UN A S SO LUTO , un Sine qua non, perché sa che con la Guerra tutto è 

perduto, i valori decadono e perdono di consistenza, la menzogna si traveste e 

dilaga, la vita e la libertà dei vinti è in gioco, la Natura è stravolta, la 

produzione è dedicata alla potenza militare, i sentimenti si abbrutiscono. E la 

pietà muore. 

Se il sedicente Nonviolento accetta un compromesso, e collabora direttamente o  

indirettamente allo sforzo bellico, non è degno del nome che ha assunto. 

E' un abuso di titolo. Lo stesso vale per un cristiano. 

In tal caso, per lui o per lei, è meglio uscire dal Movimento, o non più dichiararsi 

cristiano, prima di disonorare la propria confessione. 

Noi siamo contrari ad ogni collaborazione con la Guerra, anche a livello di 

cappellani militari. 

O siamo con Cristo o siamo con la Guerra. 

Esempio: se un Nonviolento, o un Cristiano dichiarato accetta la Guerra Giusta, e 

partecipa a tale Guerra, e ammazza qualcuno; se un cappellano militare benedice 

il soldato che ha già ucciso un soldato nemico, e che si appresta a combattere in 

prima linea armato fino ai denti, deciso a far fuori "il nemico"... che seguace è 



della Nonviolenza o del Principe di Pace, cioè Cristo, quel soldato e quel 

cappellano ? 

Come se la caveranno davanti al Padreterno ? 

E se il Cristiano Nonviolento dichiara che : la Pace non è un assoluto, egli f a  

torto al suo Maestro, a quella Aurora che è venuta per "guidare i nostri passi  

sulla via della Pace" (Luca 1.78-79). 

Forse può servire riprodurre qui brevemente un episodio vero accaduto durante la 

lontana Guerra Russo-Giapponese, del 1904-5) vinta dal Giappone per il controllo 

della Manciuria e della Corea. 

Episodio che abbiamo appreso durante la nostra Prigionia di Guerra (1940-46). 

In uno scontro all'arma bianca, un piccolo soldato nipponico, esperto in arti 

marziali, abbatté il grande avversario russo con un colpo di judo. Gli saltò quindi 

addosso e stava per pugnalarlo, quando gli accadde di vedere al collo del russo 

una collanina col Crocifisso. 

A quel punto, essendo cristiano, il nipponico fermò la mano omicida, rialzò il 

soldato russo, gli dette la mano e lo rimandò alle sue linee. 

Allora l'episodio mi commosse. In seguito riflettei: 

"E se non avesse veduto il Crocifisso, il soldato giapponese, cristiano, avrebbe 

ucciso il soldato cristiano ortodosso russo? Credo di sì." 



CAPITOLO 4 

L'ESSERE 

Al fine di avere una solida base, personale e di gruppo, la nonviolenza suggerisce 

ad ogni singolo e ad ogni gruppo di rispettare: 

LE 10 PAROLE DELLA NONVIOLENZA 
Per tutte le dieci Parole diamo qui di seguito la nostra personale interpretazione 

mediante delle Note, quale modesto contributo alla loro comprensione. 

1. FORZA DELLA VERITA' (v. Nota in un capitolo precedente, f r a i 4 

elementi del Fare, dal titolo: INTORNO AL SATYAGRAHA). 

Oss.: La Verità, l'affermazione e la ricerca della Verità ci paiono più forti 

della "Non Menzogna" capitiniana, lodevolissima questa, ma non positiva, forte 

e complessiva quanto "la Verità." 

2. COSCIENZA (v. Nota seg.) 

Nota: E S ISTE UNA COSCIENZA NONVIOLENTA ? 

"Il giusto consiglio che un genitore o un amico può darti, quando sei di fronte 

ad una scelta importante, ad un bivio, è: "Segui la tua coscienza". 

Poiché coscienza vuol dire fondamentalmente: consapevolezza del proprio modo  

di porsi di fronte al nostro essere e sapere, cioè di ciò che devi di volta in 

volta decidere intorno a un dato problema - e quando ascolti la voce interiore 

ti rivolgi il quesito: 

"Cos'è giusto per me decidere in questo caso?" 

E continua a discutere con se stesso il nonviolento di fronte al bivio: 



<So bene, di solito, qual'è la differenza f r a il bene e il male, ma questa volta, 

pur distinguendo come sempre il bene dal male, so che sono coinvolte altre 

persone, oltre a me stesso, se scelgo un percorso o l'altro. 

<Vengo chiamato a prestare servizio militare armato, o mi si impone di pagare 

delle tasse extra per sostenere le spese di una campagna di guerra. 

E io sono contrario. Non intendo imparare l'uso micidiale delle armi, né 

sostenere le spese di guerra. 

Onestà vuole, per rispetto del bene e del vero, che io scelga la Pace e non la 

Guerra. Alcuni miei familiari pagheranno per questo. Forse mi aspetta un 

processo e il carcere, ed ai niei verrà meno il sostegno economico e morale che 

davo loro. 

<Ma la verità è più grande di me e dei miei familiari. Confermo in ogni caso la  

scelta di Pace". 

Come nonviolento, di fronte a una scelta che riguarda uno dei mille aspetti 

relativi alla Pace o alla Guerra, non posso che scegliere la Pace, quali che ne 

siano le conseguenze. 

<Me lo dice la strada che ho percorso fino ad ora, dopo la Seconda Guerra 

Mondiale", il senso della Verità che ho sviluppato nel corso delle mie ricerche 

storiche e negli esempi di grandi pacifisti, l'analisi dei guasti che produce la 

Menzogna, specie quella che viene da alte istituzioni, oltre alla voce della mia 

coscienza, che è diventata più sensibile e coerente da quando sono un cultore 

della nonviolenza. 

<Se venissi a un compromesso con la coscienza e col militarismo, mi sentirei un 

traditore, un vile e un corrotto. 

Questo vale per ogni scelta che coinvolge la coscienza del nonviolento che cerco 

di essere, che mi auguro di non tradire mai.> 

Bisogna riconoscere che, di fronte a certi problemi, la Coscienza nonviolenta  

dimostra di esistere e vuol farsi sentire." 

3. AMORE (v. Nota seg.) 



Nota : PARLIAMO DELL'AMORE 

"Diciamo subito che parlarne non costa nulla, mentre realizzarlo è difficile. E 

un'altra cosa: qualcuno dice giustamente "L'amore è dare, non è pretendere di 

ricevere". 

Anche questo è bello a dirsi e difficile a farsi. 

Ma il Nonviolento non può sottrarsi al dovere di ricercare la realizzazione 

dell'amore dovunque si trovi, perfino nell'agone politico. 

Ripetiamo qui un concetto: 

Se il Cristianesimo, religione che parla molto dell'amore, avesse diffuso con i 

fatt i questo alto sentimento con costanza e coerenza, il Mondo sarebbe 

cristiano. 

Ma per il Nonviolento, l'Amore come la Verità, deve essere una costante del 

suo essere e fare quotidiano. 

Ma quale tipo di amore è in gioco? 

Quello che esprime, in ogni sua manifestazione: simpatia, solidarietà, 

partecipazione, tolleranza, mano tesa, fratellanza, amicizia, disponibilità, 

perdono a chiunque, amico o non, che sia nel giusto o nell'errore, per trarlo 

dall'errore se vi è imprigionato, per sottrarlo al giogo dell'odio e della 

vendetta, dell' ignoranza, del fanatismo che porta alla chiusura, all'odio per i 

diversi da sé, e alla disputa, che a sua volta può portare al conflitto. 

(v. Le Guerre di Religione) 

L'amore, quel principio contro cui non c'è legge (Apostolo Paolo), di cui il Mondo 

ha un bisogno disperato e non lo vuol riconoscere. 

Se dovessimo rispondere al quesito: "Cosa manca al Mondo?" 

Risponderemmo: "Manca l'Amore" e "Se ci fossa l'Amore ci sarebbe la Pace". 

L'amore, quello che, al di là dell' eros, manca terribilmente ad ogni individuo che 

respira, e, mancando, ne f a un infelice. 

Spesso l'eros c'è, l'Amore no. 

Ma poiché per natura in ognuno di noi è nascosto un seme d'amore, basta 

provare ad esternarlo una volta, f r a amici, in un incontro qualunque, e perfino 

in campo politico, mediante la tolleranza e l'ascolto, e se ne vedranno i frutt i. 



Qualcuno risponderà alla tolleranza con latolleranza, all'ascolto con il rispettoso 

ascolto, alla mano tesa con la stretta di mano,... 

e il gioco - il più bel gioco del Mondo - è fatto. 

Il dado è tratto. L'amore è entrato a vele spiegate nell'impossibile." 

4. FESTA (v. Nota seg.) 

Nota : OSSERVAZIONI SUL CONCETTO DI FESTA 

Di sicuro l'esistenza della Primavera, nel ciclo delle stagioni è una festa, della 

Natura, e un dono agli esseri viventi. 

E il sentimento della Speranza, che vibra in ogni cuore che batte, giustifica un 

momento di festa ritagliato nei frangenti più oscuri. 

Ogni Vittoria della Ragione sulla Follìa, della Nonviolenza sulla Violenza, manda 

messaggi di speranza e di festa ad ogni persona che prima viveva nel terrore. 

I doni, i carismi dell'arte, della poesia, della musica, del dramma teatrale, 

dell'intelligenza, del genio, della scienza, sono tanti mattoni che innalzano la 

piramide della festa f r a gli uomini e le donne di buona volontà. 

Tutte queste ed altre cose positive e liete sono il sorriso della vita. 

E' compito del Nonviolento, che lotta per togliere il prossimo in pena dalla sua 

angoscia, portare il sorriso della speranza e della pace nella giustizia a coloro 

che abitano là dove c'è guerra, odio, violenza, miseria, morte. 

E' una grande, sacrosanta opera quella di ridare speranza e sorriso a chi li 

aveva perduti, e gli restituisce una vita degna di essere vissuta. 

E' un'opera che può svolgere soltanto il nonviolento che ha già ritrovato il 

sorriso e la speranza, e chiunque coltiva l'amore per il prossimo. 

5. SOBRIETA' (v. Nota seg.) 

Nota : COS'E' LA SOBRIETA' NONVIOLENTA 

Una scelta nonviolenta dei pacifisti occidentali si chiama sobrietà. Il satyagrahi 

seguace di Gandhi la rispetta come Aswad, cioè controllo del palato. (v. oltre 

gli 11 Vrat). 



E' impensabile e imperdonabile un nonviolento dedito a grandi mangiate, che non 

resiste alle tentazioni della gola. 

E che non pensa, così facendo, alla fame nel Mondo. E' interessante che la 

scelta occidentale e quella gandhiana coincidano perfettamente, almeno nelle 

parole, sul piano dell'auto-controllo : sobrietà, controllo del palato. 

Può succedere che, per difendere un principio o un obiettore in carcere, sia 

necessario adottare lo sciopero della fame per un tempo, simbolico e 

significativo... 

Questo non vuol dire che di norma si debba scegliere di Soffr ire la fame. 

L'importante è il rispetto della vita, nostra e degli altri, e non cedere a 

tentazioni di abbuffate, che non hanno nulla a che vedere con il rispetto. 

Il nonviolento non si condanna ad una vita lugubre e senza un momento di 

soddisfazione anche per il benessere fisico. 

(v. Festa) Il nonviolento però acquisisce il senso della misura e della propria  

responsabilità di fronte ad una società scettica sia nei confronti dei sacrifici 

che riguardo alla sua scelta, pronta a cercare cavilli per criticare l'essere e il 

fare del NV. 

Un eccessivo piacere della tavola non solo non corrisponde alla serietà di una 

"missione" come quella del Nonviolento, che generalmente è anche ecologista, 

ma di certo porge il fianco a critiche malevoli. 

E infine un tipo di vita sobrio, lontano dagli eccessi di ogni genere, di vizi  

maggiori e minori compresi, contribuisce alla salute del morigerato. 

Non è escluso che il nonviolento, per rispetto della vita di ogni essere vivente,  

scelga il vegetarismo. 

Cosa che non solo non nuoce al regno animale, di terra, del cielo e del mare, 

ma non nuoce assolutamente all'animale uomo che non è carnivoro. 

6. G IUSTIZ IA (v. Nota seg.) 

Nota : L'IDEALE DELLA G IUST IZ IA 



"L'Ideale della Giustizia sociale è nel DNA del Nonviolento. Il suo cuore arde 

di simpatia per i diseredati, i perseguitati, gli oppressi del Mondo. La sua 

mentalità nonviolenta preme affinché giustizia sia fa t ta . 

Per i modi di intervento atti ad eliminare le ingiustizie non è certo questa la 

sede per indicarli. Ma ci compete qui di inquadrare sinteticamente gli ambiti e i 

modi dell'ingiustizia. 

?? Riconoscerla e conoscerla è sicuramente un primo passo positivo. 

?? Nella Cultura sono stati fatt i grandi progressi. 

Un tempo essa era in poche mani, le quali erano responsabili di molta 

ingiustizia, essendo il potere ristretto in quelle mani. 

Oggi giornali, radio, televisione, scuola, e infine il re computer, hanno 

aperto molti spazi alla parte del popolo cui prima era negata. Ma c'è ancora 

tanta strada da percorrere verso la giustizia... culturale. 

?? La Scuola statale, a cui facciamo riferimento, è quella che pone sullo stesso 

piano i giovani di ogni estrazione sociale, e di ogni etnia o religione, e offre 

la stessa informazione e formazione culturale a tutti. 

Non così la Scuola Privata, verso cui tende l'attuale Governo italiano. In 

questo settore esistono elementi di ingiustizia sociale. 

?? L'Informazione ha seguito grosso modo lo stesso percorso, ma anche qui c'è 

ancora molto da fare per rendere più equa giustizia. 

?? La Proprietà è ancora infinitamente diseguale, ma lentamente, nel mondo 

occidentale, la piccola proprietà almeno si diffonde sempre più e si f a 

sentire. 

?? La Ricchezza invece è ancora in mano di pochi. 

?? I Poveri e quelli che sono al disotto della soglia di povertà sono forse più 

lontani di un tempo dalla classe ricca e potente, dalla quale dipende anche la 

giustizia e la politica. 

?? Il Lavoro, là dove non esiste uno Stato assistenziale, ovvero un Welfare  

State (pronuncia uelféar), è purtroppo in mano ai grandi proprietari, alle 

potenze economiche nazionali e internazionali, alle lobbies dei ricchi... 

?? I grandi sindacati cercano, da oltre un secolo, di porre rimedio alle 

ingiustizie più macroscopiche nel campo del lavoro. Almeno quelli che non sono 



asserviti ai potenti ed ai governi conservatori. 

?? La Giustizia nella Sanità è una lontana chimera. 

Il nonviolento deve prenderne atto e fare qualcosa per impedire che finisca 

in mani private, il che aggraverebbe la presenza dell'ngiustizia in questo 

vasto settore. 

?? Per la Giustizia nel campo giuridico, il Nonviolento e i Movimenti in cui si 

riconosce, devono far sì che gli elementi di giustizia contenuti nella Legge 

Fondamentale dello Stato, ovvero la Costituzione Italiana, siano difesi 

integralmente, che gli Enti creati dalla Repubblica a difesa dei diritti legali 

di tutti i cittadini, non vengano scalfiti nella loro autorità. 

?? I Diritti Civili. Per quanto riguarda i Paesi che nel Mondo non rispettano i 

diritti civili e umani, i Movimenti nonviolenti si devono adoperare affinché 

l'opinione pubblica mondiale, l'ONU, le ONG, premano politicamente sui 

Governi di quei Paesi affinché rispettino la volontà internazionale che chiede 

a gran voce di fare giustizia. 

La cosa è particolarmente urgente per i Paesi che hanno ancora la Pena di  

Morte e la Tortura, e non riconoscono il diritto alla Obiezione di Coscienza. 

Non va mai dimenticato che, in ogni campo in cui necessita l'intervento del 

Nonviolento, questi non può farlo a colpi di piccone. 

Nei limiti delle sue possibilità il Nonviolento applica per primo la Giustizia, 

lotta legalmente con le leggi che riconosce giuste, e con gli strumenti che ha 

a disposizione perché sia resa giustizia a chi subisce dei torti, difende i 

deboli, si schiera con chi rifiuta il servizio militare in Italia, e cerca di 

intervenire in qualche modo nei Paesi in cui tale rifiuto comporta pene molto 

gravi, fino alla Pena Capitale. 

Anche questa è Giustizia". 

7. LIBERAZIONE (v. Nota seguente ) 

Nota: I L SECONDO MOMENTO 

"Come abbiamo visto nella Nota: "Trasformare l'Uomo o la Società", la ricerca 

della trasformazione, secondo i grandi Maestri del Mondo, come Gesù e il 



Buddha, parte dalla trasformazione profonda dell'Uomo. 

Ma non si ferma lì. 

Anzi, non deve esistere una contrapposizione f r a Uomo e Società. L'accento 

posto prima sul momento individuale, e poi sul momento sociale, non è che una 

sequenza continua. 

Bisogna che l'Uomo trasformato non si compiaccia troppo di questa felice fase 

della sua vita, e non si ritiri a contemplare se stesso. 

E' essenziale che trovi le forze, la volontà generosa, il coraggio e le idee per 

trasformare in qualche misura la società. E se è nonviolento, metterà a 

disposizione la sua esperienza per inverare senza violenza tale trasformazione. 

In tal caso, sia le 10 Parole della NV, che gli 11 Voti del Satyagrahi, gli 

saranno preziosi. 

(Nel secondo caso, evidentemente, alcuni Voti non riguardano l'Occidentale). 

Ma non esiste trasformazione alcuna se l'ipotetico "trasformatore" della 

società non è passato prima attraverso la propria liberazione dai cento vincoli 

della Vita, e dalle varie forme di schiavitù moderna che lo tengono in trappola, 

e se non è riuscito a controllare se ha veduto chiaramente la Verità di se 

stesso e del Mondo, a cui - solo dopo questo controllo - farà dono di se. 

E deve concludere con l'intraprendere il duro cammino che gli offre il Secondo 

Momento, quello di dedicare gli sforzi di Uomo - o Donna - rinnovato, a 

trasmettere agli altri i contenuti, i modi e la letizia della propria 

trasformazione nonviolenta. 

Se è riuscito a lui - o a lei - perché non può riuscire agli Altri, che sono 

fondamentalmente simili lui e a lei? 

E una volta che gli Altri trasformati sono tanti, da lì comincia la 

trasformazione della Società. 

Forse la prima fase della liberazione risolve il problema della Paura. Questa, 

che è un sentimento comune ad ogni creatura vivente, non è totalmente 

negativa. 

La Paura è figlia dell'istinto di conservazione, e se non scade in terrore, 



violenza o viltà, serve a riconoscere per tempo il pericolo e ad approntare gli 

strumenti naturali di difesa. 

Ma in campo sociale è estremamente pericolosa. 

Su di essa fanno leva i governanti che covano la Guerra, e con essa addestrano 

eserciti, e producono armi e strategie di aggressione. Il tutto dopo avere 

individuato, o inventato il "nemico", su cui scagliare le folle oppresse dalla 

paura. 

La nonviolenza quindi opera sulle cause sociali della Paura e sulle sue 

conseguenze, insegnando un sereno coraggio. 

Abbiamo esperienza del coraggio nonviolento che ferma spesso la mano 

dell'avversario armato. 

Chi è educato o addestrato alla violenza non riesce a credere alla Forza della 

Nonviolenza e dell'Amore. 

Bisognerebbe portarlo con sé alle Marce Nonviolente perché constati la 

suddetta realtà, e ne divenga testimone oculare". 

8. I L POTERE DI T U T T I (v.Nota seg.) 

Nota: DAL SUDDITO AL C I TTAD INO 

"Prima della Rivoluzione francese, in Francia, c'erano i sujets, poi, per merito 

della Révolution, vennero i citoyens. Non sempre e non dovunque l'orgoglio di 

essere "cittadini" trovò albergo. I più restarono sudditi. In Italia il cittadino, 

con il vecchio Codice Penale, poteva perdere i diritti civili, cioè subire la Morte  

civile, che era un marchio sociale insopportabile. 

Oggi c'è ancora la perdita dei diritti civili per particolari crimini, ma non 

sussiste la Morte Civile, Vita Natural Durante, nella società. 

Per la NV è impensabile che non tutti i cittadini abbiano la parte di Potere che 

spetta loro. 

Il Potere, in democrazia, è molto diffuso, e contribuisce alla piramide sociale. 



I loci di Potere sono svariati. C'è il Potere del Villaggio, dell'Associazione, del 

Partito, del Sindacato, del Consiglio di Quartiere. della Circoscrizione, del 

Comune, della Provincia, della Regione, così come quello della Parrocchia, della 

Chiesa. 

Ma ognuno di questi è la somma dei Poteri di singoli cittadini. 

Ogni cittadino ha diritto di conoscere e di esprimere la sua somma di potere, 

per piccola e umile che sia. 

Ma prima deve rendersi conto di avere questo diritto, e deve farlo rispettare. 

II nonviolento, che ci ha già provato, e spesso c'è riuscito, a fare rispettare il 

proprio potere di cittadino, deve aiutare qualsiasi altro cittadino con cui viene 

a contatto a far sì che esso divenga un "cittadino attivo". 

Per questo motivo i nonviolenti sono impegnati a contribuire al recupero del 

potere di ogni cittadino, perché esso faccia parte a pieno titolo della società in 

cui vive". 

Il cittadino non è solo l'individuo che serve ai Partiti per votare a favore di uno 

di loro. 

E' qualcosa di più e di diverso, durante tutto l'arco dell'Anno. 

9. BELLEZZA (v. Nota seg.) 

Nota: DELLA BELLEZZA 

"Perché il Nonviolento si interessa alla Bellezza, o meglio, al Bello? 

Perché egli difende gli Esseri Umani e la Natura, e perché in ciascuno di essi il 

Creatore ha profuso a piene mani bellezza.Essa è insita nelle forme, nei colori, 

nei processi e nelle Leggi del Creato, nella infinita varietà delle specie animali 

e vegetali, nei moti delle stelle, nei raggi del Sole, nei fenomeni atmosferici, 

nel vento, nella rotazione delle stagioni... 

La persona che ha rispetto e amore per la bellezza, che la legge in ogni cosa 

che esiste, la considera un dono di Dio, e la protegge come può. 

Ma la vera bellezza supera la forma esteriore. Essa abita nei sentimenti, negli 

slanci di verità,nei gesti d'amore, negli atti di perdono, nei pensieri d'amicizia, 



nel sorriso, nello sguardo, nella poesia,nell'arte, nel canto, nella danza. 

Nella ricerca, nell'intuizione nella fantasia... 

Ma può essere cancellata d'un tratto dalla guerra, dalla distruzione della 

Natura, dall'inquinamento, dall'artifizio, dalla menzogna, dall'odio... 

Il Bello deve essere accompagnato dal Vero, dalla semplicità, dalla 

naturalezza. L'abito da sera ben si addice alla bellezza di una donna". 

C'è però una cosa da tenere presente. 

Non sempre il Bello nella V i t a è s tato accompagnato dal la G iust iz i a , dal la Equità. 

Nel mondo delle costruzioni, ad esempio, in molti Paesi del Mondo, castelli, 

fortificazioni, canali ed altro, sono stati costruiti con lacrime e sangue, e 

all'interno dei castelli avvenivano spesso cose orrende, e l'ingiustizia dominava. 

C'era la tortura per i nemici vinti, il carcere duro nel fossato interno del 

Castello senza via d'uscita, lo sfruttamento dei servi della gleba che vivevano 

poveramente intorno al Maniero, e che dovevano servire e rifornire dei prodotti 

del loro duro lavoro... 

Accade a tutti di ammirare le piramidi d'Egitto, o uno splendido maniero 

medioevale . . . e di dimenticare che sono stati quasi certamente costruiti da 

folle di schiavi. 

Certo non possiamo distruggere capolavori fatt i con il sangue dei costruttori 

materiali per fare giustizia ! 

E' troppo tardi ed inutile. Potrebbe solo essere pedagogico." 

10. PERSUASIONE (v. Nota seg.) 

Nota : VEDIAMO COME S I REALIZZA LA PERSUASIONE 

"Come dicono alcuni nostri Maestri, prima di parlare della persuasione 

dell'altro, bisogna dedicarsi alla propria persuasione. Non si può vendere una 

merce se non siamo profondamente convinti della sua intrinseca bontà. Almeno 

che siamo dei mercanti disonesti. 

Anche l'auto-convincimento non è cosa facile. 



Non basta neanche la vocazione alla nonviolenza. 

Occorre capire ed applicare, ogni giorno, nella fatica del vivere, e nella lotta 

per la Pace e la Giustizia, ciascuno dei principi della NV. 

Basta che su uno di quei principi tu abbia un dubbio, e non sei più adatto a 

persuadere altri intorno a ciò che non comprendi. 

E poi c'è il perché persuadere altri, e il come. 

La persona da persuadere deve, come e più di te, avere o acquisire resistenza 

nella lotta nonviolenta, pazienza f r a g l i s chern i tor i , forza di fronte 

all'avversario e al violento, equilibrio e auto controllo per non scadere in atti e 

parole che non si addicono al nonviolento. 

Prima di tutto, quindi, veramente, bisogna raggiungere una profonda auto  

persuasione di qualcosa di estremamente valido per affrontare senza 

aggressività, né superbia o superficialità, il compito di condurre altri nel duro 

cammino della Nonviolenza che abbiamo scelto" 

AGGIUNTE ALLE 10 PAROLE 

+ Il NEMICO (V. Nota seg., e l'Avversario) 

Nota: LA QU EST IONE DEL "NEMICO" 

"Questo problema abbiamo deciso di aggiungerlo noi. Nella notte dei tempi, 

qualcuno, bellicoso o timoroso, ha inventato il termine "nemico", e presto tutta 

l'umanità l'ha adottato. 

Su questo concetto che divide gli uomini f r a loro, si sono innestate mille e mille 

lotte, violenze, angherie, guerre. 

E' così diffuso il temine ed il relativo concetto negativo, che perfino Gesù ha 

dovuto usarlo per ottenere che se ne superassero sia la disposizione dell'animo 

che gli effett i deleteri. 

Sono passati dal Suo tempo 2000 anni, e la Nonviolenza ha creduto bene di 

cercare di cancellare questo termine negativo, sull'esempio di Gandhi. 



Es.: Il Mahatma, durante la Seconda Tavola Rotonda (Londra 

sett.-dic. 1931), per discutere con i capi politici britannici del futuro governo 

dell'India, e dell'Indipendenza totale del suo grande Paese, che Gandhi chiedeva, 

si incontrò con Lord Brockhurst in una pausa della Tavola Rotonda. 

Quel Lord, amico di Gandhi, era un Pacifista inglese, che già dall'inizio del Secolo 

Ventesimo si batteva per l'Indipendenza dell'India. 

Il Lord, a proposito della Nonviolenza e del non nuocere, gli ricordò: "Gesù ha 

detto : ama i tuoi nemici!", e Gandhi gli rispose semplicemente: "Io non ho  

nemici". 

Questa bella testimonianza l'abbiamo sentita direttamente dal vecchio Lord a 

Bombay durante una serata a lui dedicata dai nonviolenti indiani nel dicembre del 

1985. 

Noi cerchiamo di fare nostro questo alto concetto gandhiano per evitare il più 

possibile l'uso del termine "nemico", e per non prendere l'atteggiamento che si 

assume automaticamente quando nel prossimo si vede l' avversario. 

L'idea stessa del "nemico" è una traoppola. 

Questo principio può creare un problema grave nel nonviolento, il quale, avendo 

accettato di non vendicarsi, di fronte a un crimine che ha subito, che merita, 

secondo la cultura corrente di essere denunciato, per coerenza con i principi 

accettati liberamente, non si sente di sporgere denuncia. 

Il criminale resterà a piede libero. 

E' bene o male ? Ogni nonviolento deve anche in questo caso scegliere 

autonomamente che fare. 

Nessuno può decidere per lui." 

Agg.: NON UCCIDERE 

+ Nota: Portata del Non Uccidere 

"La Nonviolenza va oltre il problema della Pena di Morte, che si restringe ai 

Tribunali, civili o militari, ed a chiunque abbia autorità per comminare la pena  

capitale. 



Non solo il NV esclude questa in ogni caso, ma è contrario all'uccisone di esseri 

umani e di animali, in pace e in guerra. 

E' quindi contrario anche alla caccia, che è un gioco mortale e sproporzionato f r a 

uomini armati e animali, terrestri, narini e volatili, che sono disarmati e 

innocenti. 

Albert Schweitzer, in una sua nota, ricorda che a Guensbach un amico lo invitò 

ad andare a caccia nel vigneto per tirare agli uccelli migratori. 

Non solo rifiutò, ma scrisse: 'Tirare agli uccelli, che avevano appena fatto un 

lungo viaggio dall'Africa e cinguettavano ora la prima canzone a casa ? Come si 

può mai tirare a qualcuno che canta ?" (p.47 di <Il nostro grande amico Albert 

Schweitzer>) 

E che dire degli esseri umani, che respirano, cantano, vivono come noi ? Come si 

fa a togliere loro la Vita ? 

Per il sottoscritto, chi decreta la morte, anche di un assassino, è colpevole di 

omicidio premeditato. 

Altrettanto lo è l'esecutore. 

E non è del tutto innocente il cittadino che plaude l'esecuzione e che sostiene la 

Pena di Morte. 

Il concetto di "non uccidere" si estende, per coerenza, anche al dovere di "non 

fare uccidere". 

Agg. : Il Controllo del Linguaggio 

Nota: Perché il Controllo 

"Per il Nonviolento il controllo del proprio linguaggio è spontaneo. Ma c'è un 

perché. 

Intanto è' impensabile che un Nonviolento parli usando un linguaggio volgare, 

scurrile, offensivo, irriguardoso di persone e di attività diverse dalla propria. 

Non ricordiamo di avere udito, durante i Congressi, le Marce, i Dibattiti, parole 

volgari e aggressive da parte di Nonviolenti coerenti. 

Ciò che tu dici, e il modo in cui lo dici, ti rappresenta, e coinvolge il gruppo 

politico, culturale o religioso di cui fai parte. 



E' così perché ogni lingua al Mondo nasce dall'essere, dal fare, dal pensare di un 

dato agglomerato umano. Le singole parole riflettono una cosa, una azione, un 

sentimento, una speranza, una vicenda... 

Il linguaggio di un certo Paese è l'immagine parlata o scritta del suo popolo e 

della sua Storia. 

La Parola è l'Uomo. 

Se sei uno che si rotola nelle parolacce, ricorda che parlano di te, dicono cosa 

sei. 

Perché quindi controllare il linguaggio se sei un Nonviolento? 

Perché hai deciso di rispettare il prossimo, anche l'avversario più duro. 

Le parole sparate a casaccio, o per far colpo, spesso offendono chi le ascolta, e 

sono come pietre. 

Queste parole-pietre hanno l'abitudine di tornare a chi le lancia, ferendolo e 

marchiandolo nella sua reputazione, oltre a creargli dei nemici gratuiti." 



CAPITOLO 5 

Diversamente dall'osservanza di queste dieci Parole, il satyagrahi, seguace di 

Gandhi, promette in modo molto impegnativo di osservare gli undici voti (vrat) qui 

di seguito riassunti, e poi riportati per intero in inglese (ripresi dal Gandhi Diary, 

Bombay, 1986) 

Il Mahatma Gandhi sperimentò personalmente questa gamma di voti, insieme a 25 

seguaci, nel suo primo Ashram, ad Ahmedabad nel 1915, di ritorno dal Sud 

Africa. Chiamò Satyagraha Ashram questo primo pratico esperimento, che 

comprendeva anche alcune realizzazioni relative al lavoro, all'istruzione ecc., 

seguendo in parte le teorie del critico d'arte inglese J . Ruskin. Funzionano 

ancora. 

GLI UNDICI VOTI DEL SATYAGRAHI 

Satya: La verità è Dio. 

Ahimsa: Non-violenza 

Brahmacharya: Controllo dei Sensi, dell'Energia 

Aswad: Controllo del Palato 

Asteya: Non Rubare 

Aparigrah: Non possesso 

Abhaya: Non paura 

Asprishyata-Niwaran: Eliminazione dell'intoccabilità 

Sharir-Shram: Lavoro per il Pane 

Sarva Dharma Samabhav: Tolleranza, eguaglianza di tutte le religioni 

Swadeshi: Servizio verso l'immediato vicino. 

Ed ora trascriviamo completamente gli Undici Vrat in Inglese, e ad ogni Voto 

seguirà una agile traduzione. 



Gli E L E V E N V R A T 

(Gli Undici Voti del Satyagrahi) 

1. Satya (Truth). Truth is God. Truth in a much wider sense means Truth in 

thought, Truth in speech and Truth in action. Where there is Truth, there is 

true knowledge, and where there is true knowledge, there is always bliss 

(Ananda). 

Trad. di Satya (Verità). La Verità è Dio. La Verità, in un senso molto più 

ampio, significa Verità nel pensiero, verità nella parola, e Verità nell'azione. 

Dove c'è la Verità, c'è vera conoscenza, e dove c'è vera conoscenza, c'è 

sempre felicità (Ananda). 

2. Ahimsa (Non- Violence). We may not give up the quest for truth, which 

alone is, being God Himself. Ahinsa is the means, truth is the end. Without 

Ahimsa it is not possible to seek and find truth. 

Trad. di Ahimsa (non-violenza). Non dobbiamo abbandonare la ricerca della 

verità, che sola "è", essendo Dio stesso. 

L'ahimsa è il mezzo, la verità è il fine. Senza l'ahimsa non è possibile cercare 

e trovare la verità. 

3. Brahmacharya (Chastity). Brahmacharya means conduct adapted to the 

search of Brahma, i.e. truth. From this 

ethymological meaning arises the special meaning, viz. control of all the  

senses. 

We must entirely forget the incomplete definition of Brahmacharya, which 

restricts itself to the sexual aspect only. 

Trad. di Brahmacharya (castità). Brahmacharya significa condotta finalizzata 

alla ricerca di Brama, cioè la verità. Da questo significato etimologico deriva il 



significato speciale, cioè il controllo di tutti i sensi. Dobbiamo completamente 

dimenticare la definizione incompleta del Brahmacharya che viene ristretto al 

solo aspetto sessuale. 

4. Aswad (Control of the palate) Control of the palate is very closely 

connected with the observance of Brahmacharya.What we eat should only be 

to sustain the body and not for self-indulgence. 

Trad. di Aswad (controllo del palato). Il controllo del palato è in stretto 

rapporto con l'osservanza del Brahmacharya. Quel che mangiamo dovrebbe 

servire soltanto a sostenere il corpo e non per il proprio piacere. 

5. Asteya (Non-stealing). I t is theft to take anything belonging to another 

without his permission. However, to take or collect something from others for 

which we have no real need, also amounts to theft. 

Trad. di Asteya (non rubare). Si tratta di furto il prendere qualsiasi cosa, che 

appartiene ad un altro, senza il suo permesso. Comunque, prendere o sottrarre 

qualcosa ad altri di cui non abbiamo alcun bisogno, costituisce furto. 

6. Aparigrah (Non-possession) Civilisation, in the real sense of the term, 

consists not in the multiplication of wants, but in their deliberate and 

voluntary reduction. This alone promotes real happiness and contentment, and 

increases the capacity for service. 

Trad. di Aparigraph (non possesso). La civiltà, nel vero senso del termine, non 

consiste nella moltiplicazione dei bisogni, ma nella loro deliberata e volontaria 

riduzione. Questo soltanto promuove la felicità e la capacità di accontentarsi, 

ed accresce la disponibilità a servire. 



7. Abhaya (Fearlessness) Fearlessness is indispensable to attain ineffable 

peace and connotes freedom from all external fears - fear of disease, bodily 

injury and death, of dfspossession, of loosing one's nearest and dearest, of 

loosing reputation or giving offence and so on. 

Trad. Di Abhaya (Assenza di Paura) L'Essere intrepidi è indispensabile a chi 

vuol raggiungere una pace ineffabile, e connota libertà da ogni timore esterno -

dalla paura delle malattie, delle ferite fisiche e della morte, della perdita dei 

propri averi, della perdita dei propri cari, la paura di perdere la reputazione o 

di offendere qualcuno, e così via. 

8. Asprishyata-Niwaran (Removal of Untouchability) 

Untouchability is not a part and parcel of Hinduism. Not only this rnuch, it is 

a plague. 

Trad di Asprishyata-Niwaran (Eliminazione dell'Intoccabilità). L'Intoccabilità 

non f a assolutamente parte dell'Induismo. Non solo è questo, ma è un flagello. 

(Ricordiamo che Gandhi coniò per gli Intoccabili il nome di Harijan, cioè Figli di 

Dio). 

9. Sharir-shram (Bread Labour). Everyone whether rich or poor, must 

perform his daily work, which should assume the productive form, i.e. Bread 

Labour. (v. J . Ruskin) 

(cfr. L'Apostolo Paolo, nella Epistola ai Tessalonicesi 3.10-12: "How can a 

man, who does not do physical labour, have the right to eat ?") 

Trad. di Sharir-Shram (Lavoro per il pane). Ognuno, che sia ricco o povero, 

deve svolgere il suo lavoro quotidiano, che dovrebbe assumere la forma 

produttiva, cioè Lavoro per il pane (v. J . Ruskin) 

(cfr. l'Apostolo Paolo che, nella Epistola ai Tessalonicesi, 3.10-12 dice: "Come 

può un uomo, che non svolge un lavoro manuale, avere il diritto di mangiare?") 



10. Sarva Dharma Samabhav (Tolerance or Equality of all religions). Tolerance 

for other faiths imparts to us a truer understanding of our own. True 

knowledge of religion breaks down the barriers between faith and faith. 

Reverence for other faiths need not blind us to their faults. 

We must be keenly alive to the defects of our own faith also, and try to 

overcome these defects. 

Trad. di Sarva Dharma Samabhav (Tolleranza o eguaglianza di tutte le 

religioni). La tolleranza per le altre fedi c i impar t i s ce una più vera 

comprensione della nostra. La conoscenza della religione abbatte le barriere 

tra fede e fede. Il rispetto per le altre fedi non ci deve rendere ciechi 

riguardo ai loro difetti. Dobbiamo essere vivamente attenti anche ai difetti 

della nostra fede, e dobbiamo cercare di superare questi difetti. 

11. Swadeshi (Service of the Immediate Neighbour). A votary of swadeshi 

dedicates himself to the service of his immediate neighbours. One who allows 

hinself to be lured by the "distant scene" but fails in his duty towards his 

neighbours, violates the principle of swadeshi. 

Trad. di Swadeshi (Servizio dell'immediato vicino - del prossimo). Una persona 

che abbia fatto il voto di swadeshi dedica se stesso al servizio dei suoi 

immediati vicini. Se si lascia affascinare dalla "scena lontana" ma viene meno al 

suo dovere verso i vicini, viola il principio dello swadeshi. 

(v. Ciò che dobbiamo sviluppare - alla fine di questo saggio) 



CAPITOLO 6 

VARIE 

Q . : Gli Und i c i V r a t sono una serie impressionante di principi e di impegni 

personali e sociali di grande portata. Alcuni però non ci riguardano, mi sembra. 

Penso che questi Voti, per un Occidentale, sarebbero molto pesanti. No? 

R.: E' vero. Se un Occidentale li applicasse, lo farebbero santo. 

Q . : Perché in tutti questi principi non si parla di Pace? 

R.: Perché, se fossero applicati, sarebbe molto difficile fare la Guerra. Diciamo 

che è sottintesa, la Parola Pace, ma non il concetto, né la finalità di tutto 

l'insieme dei voti. 

La Pace, negli 11 Voti, è una presenza discreta. 

Però non c'è alcun automatismo. C'è gente che svolge perfettamente tutti i 

doveri, diciamo, della Chiesa Cristiana, e poi va in guerra, e con la mitragliatrice 

o con una bomba uccide diecine o centinaia di persone. Poi torna a casa, e 

sfoggia una medaglia al valore, e va in chiesa tranquillo. 

L'essere un cristiano di nome non ne ha fatto un pacifista nonviolento. 

Bisogna, prima di fare tanti programmi, trovare il modo di risvegliare le coscienze 

per il dovere di rispettare la vita del prossimo in ogni circostanza. 

Q . : "Che debbano essere rispettati, almeno i principi delle 10 Parole, sono 

pienamente d'accordo, e che si debba prima operare sulla coscienza di chi deve 

applicarli, sono pure d'accordo. 

Ma dove e quando ? 

Nei grandi eventi, in certe occasioni, o nel quotidiano?" 

R.: "In tutte e ciascuna, a partire dal quotidiano. Se la NV non è vissuta nel  

quotidiano, che NV è ? 

Vivere la Nonviolenza nel quotidiano non porta né gloria né persecuzione, di solito, 



ma servizio. 

Però prepara alle cose più grandi. 

E non è saggio farne una cosa privata, appartata, chiusa, silenziosa. Così 

facendo, la buona volontà a poco a poco si spegne. 

Non è neppure saggio farne una Divinità, una Icone, una Immagine sacra, una 

cosa da adorare. Non va messa sugli altari. 

Va semplicemente compresa e applicata. Tutto qui. 

In qualche modo, cogliendo le occasioni favorevoli, c'è il dovere di rendere  

visibile la realtà Nonviolenta f r a la gente, per acquisire nuovi compagni di viaggio, 

per non sentirsi soli, e per avere un peso nella società". 

Sempre restando umile, ma f o r t e , i l Nonviolento che opera di norma nel 

Quotidiano, deve essere pronto a scattare in difesa della Pace e della Giustizia, 

insieme ad altri nonviolenti, in situazioni straordinarie, a cui non può sottrarsi. 

Onorando sempre l'impegno preso di non scadere nella violenza, neppure verbale. 

Può succedere che la passione spinga a parole forti, però non devono mai essere 

tali parole causa di offesa o di provocazione per la controparte. 

Un elemento di cui si parla poco ma che si coltiva molto è: il rispetto  

dell'avversario violento, il quale, in qualche misura, ha le sue ragioni, derivanti da 

una cultura, da una visione del Mondo, da un ambiente, da un addestramento che 

ammette o esalta la forza bruta. 

Non è facile conciliare azione e umiltà, agire con forza indomita ed evitare la  

violenza, la spettacolarità, la fama, la vanità". 

Ma se c'è la vocazione, si supera ogni ostacolo. 

o o o o o o o o o o o o 

La NV nel Quotidiano e nell'Eccezionale, ha un Valore pedagogico per sé stessi e  

per il prossimo. 

La virtù dell'esempio, per noi, è valida in ogni situazione. Questa virtù, un tempo 

caldeggiata nell'educazione, non è solo una frase fatta, che trova il tempo che 

trova. 



Ha una sua verità, e una grande forza di persuasione. 

Può darsi che l'esempio non venga visto, che il nonviolento coerente fino alla 

morte cada sotto i colpi della violenza senza che nessuno lo sappia, o che ne 

tragga una lezione. 

C'è però Qualcuno che lo sa. E' Dio. 

Tenendo presente che l'essere un nonviolento fino alla fine, anche nell'ignoranza 

generale, è un valore in sé ed ha valore di fronte a Dio, deve essere di conforto 

già durante la Vita per chiunque pensa di essere coerente, senza né se né ma. 

Ricordare però che il sacrificio non va cercato, per diventare dei martiri 

volontari. 

Non avrebbe alcun valore etico né pedagogico. 

Solo se si incontra il pericolo durante un percorso nonviolento, non va rifuggito 

per paura. 

Abbiamo appreso che il coraggio, nella vita del nonviolento, è una dote innata o 

costruita con l'esperienza". 

Sin qui abbiamo sottinteso che l'Esempio sia coerente. Se fosse in qualche sua 

fase contraddittorio, potrebbe dare effett i controproducenti. 

Es.: Supponiamo che un sacerdote cristiano viva una vita dissipata e peccaminosa. 

Il risultato tra i fedeli che lo osservano potrebbe essere disastroso. 

Non è escluso, in alcuni casi, che si produca la perdita della fede in chi lo ha  

osservato.. 

Certamente l'estraneo si chiede, a proposito del NV: 

"Ma come vive costui ?" 



Q . : "Si può realmente praticare la NV a livelli diversi ?" 

R.: "Perché no ?" 

Q . : "E cioè?" 

R.: "Ad esempio, in famiglia - cosa che non cesseremo mai di ripetere e di 

sottolineare, purché la famiglia sia degna di questo nome. 

Nell'educazione dei figli alla Pace; dando l'esempio, anche nei confronti del marito 

o della moglie, con scelte nonviolente di ogni genere. 

E soprattutto significa: Nonviolenza quotidiana, ovvero: non deve passare giorno 

senza che il Nonviolento getti un seme di pace e di giustizia f r a le persone che si 

trova vicino, mentre è in casa, sul lavoro, in palestra, o altrove." 

Oss.: La gente, quando vede la Nonviolenza applicata, deve poter pensare: 

Questa sì che è coerenza!" 

L' EDUCAZIONE 

Nella scuola, luogo designato dell'educazione, l'insegnante nonviolento deve 

riuscire a strappare dei momenti al programma ufficiale per parlare agli studenti 

di Pace, per educare alla Pace, per far conoscere il pensiero e la storia del  

Pacifismo nonviolento, illustrando la vita e i principi dei massimi Maestri. 

Senza trascurare l'indicazione dell'Obiezione di coscienza, per quando verrà la 

Chiamata sotto le Armi dei giovani, o illustrando la possibilità di scegliere il 

Servizio Civile volontario non armato, in qualsiasi parte del Mondo, quale 

alternativa al Servizio militare armato. 

Se l'insegnante ha avuto esperienza del servizio militare, saprà fare degli esempi 

adeguati per evidenziare le note negative di quel servizio. 

Se ha fatto l'obiettore di coscienza, saprà spiegare come e perché ha scelto 

l'Obiezione di Coscienza o il Servizio Civile a favore della comunità,, e quali sono 

stati gli aspetti positivi dell'uno o dell'altro. 

Riuscirà in ogni caso a dimostrare che non è assolutamente vero che si diventa più 



uomini facendo il militare, dicendo signorsì a tutti gli ordini ricevuti, anche quelli  

sbagliati, e subendo una serie di angherie da compagni e da superiori. 

Oss.: Non è con il lavarsi le mani del problema del militarismo e della Pace, che 

10 si risolve. 

Esempio: un giovane va militare, e poi, quando una guerra deflagra e il suo Paese 

è coinvolto, è costretto a parteciparvi, a uccidere, a ferire, o a morire, ad 

essere ferito, a cadere prigioniero per anni, perché i genitori non hanno voluto 

assolutamente interferire sul suo arruolamento, favorendo così il militarismo, e il  

regno della violenza. 

E diciamolo pure: quei genitori, che si vantavano di essere imparziali, ora 

soffrono per le disavventure del figlio, ma se lo sono voluto. 

Per il nonviolento che non ha figli da educare, o studenti da acculturare, basta 

che si guardi intorno, e troverà centinaia di figli altrui da educare, 

testimoniando, dovunque possa incontrarli, con un comportamento esemplare. 

E' possibile testimoniare ed esemplificare la Nonviolenza anche nel villaggio - nel 

Circolo - nel bar - nella Parrocchia - nella Chiesa, con il sacerdote o il pastore, 

mediante le prediche o le attività sociali; 

nella Comunità - nella Politica - nella Società in generale, quotidianamente, non 

una tantum. 

11 tutto intrecciando stretti rapporti con le organizzazioni nonviolente che 

esistono nel proprio Paese. 

E queste sanno che possono contare su di lui, o su di lei, nel momento dell'azione 

più vasta. 

E sempre insieme alle organizzazioni nonviolente farà le necessarie lotte contro la 

costruzione e il commercio delle armi, contro la caccia, contro le discriminazioni 

razziali, per i diritti civili dei connazionali e degli immigrati, perché in linea di 

principio sono previsti per ogni cittadino nostrano o straniero che passa per il 

nostro Paese. 



Nulla impedisce al NV quotidiano di dare una mano a tutti i livelli ai compagni 

che, anche fuori dei Movimenti Nonviolenti, già lottano contro ogni cosa che è 

socialmente ingiusta e violenta. 

Esempi di casi pratici nel quotidiano, oltre a quelli accennati: 

Partiamo da un piccolo confronto con i doveri del Cristiano. 

Il famoso Inno dell'Amore, nel Nuovo Testamento, cap.13 della Prima Epistola ai 

Corinzi, dell'Apostolo Paolo. 

Il Cristiano, anche quello che ha una Fede grande come una montagna, non deve 

parlar male di nessuno, non deve gioire del male subito da altri, non può far del  

male e, in questo spirito, non deve vendicarsi. 

Risale, il principio di non vendicarsi, al Levitico, cap.19.v.18, Antico 

Testamento). Addirittura si deve amare il prossimo come se stessi. 

Questo modo di essere e di agire cristiano si ritrova in ogni principio e atto del 

nonviolento. 

La vasta gamma di principi e di impegni sin qui evidenziati, mettono il Nonviolento 

di fronte ad una scelta definitiva: applicarli o no? 

E deve decidere se vuole essere preso sul serio. 

Se ha deciso di onorarli, vediamo se nella realtà li applica. 

Esempi: 

?? Se un suo antico avversario si ferisce, che f a il NV, ne ride e se ne va? 

Crediamo invece che si affrett i a portargli bende e disinfettanti perché non ne 

subisca brutte conseguenze. 

L'antico dissapore è del tutto dimenticato da entrambi, e forse si è fatto un 

passo avanti in direzione del rispetto reciproco, e della nonviolenza da parte 

della persona soccorsa. 

Potrà perfino nascere, dal semplice gesto accennato, una collaborazione f r a 



due cittadini. 

?? Se un avversario cade in una strada di grande traff ico, e rischia di essere 

travolto da un'auto, che f a il nostro NV, continua per i fatt i suoi, e non lo 

soccorre ? 

Lo soccorre, e come il buon samaritano lo porta al sicuro, dopo averlo curato, 

e controlla che venga adeguatamente seguito. 

?? Se da un avversario riceve del male, che f a , si dedica a restituire il male  

ricevuto con gli interessi? 

No, attende il momento opportuno per tendergli la mano e fare pace. 

?? Se il male che ha subito è pesante, che f a il NV, sporge denuncia e va per 

tribunali? 

No, non solo non va per tribunali, ma se un parente ha denunciato il colpevole 

in sua vece, f a ciò che occorre affinché la denuncia sia ritirata. 

?? O finge di perdonare, come fanno molti, specie in pubblico, per apparire 

magnanimi ed avere l'onore della prima pagina sui giornali, ma in privato si 

augura che: 

"la Legge faccia il suo corso". 

?? Che perdono è questo? 

E che NV è questa ? 

?? Se qualcuno sfida con un'arma, che f a il NV, accetta la sfida e si arma per  

colpire? 

No, accetta al massimo la sfida, purché si svolga nella forma dell' esibizione, 



come abbiamo già illustrato. 

C'è da sperare che sia veramente così. 

Si potrebbe andare avanti a lungo con gli esempi di come un Nonviolento deve 

comportarsi nella Vita. 

Comunque il parallelo f r a Nonviolenza e Cristianesimo, che è tutto da sviluppare, 

non ci sembra affatto peregrino. 

Anzi, è molto istruttivo. 

L'ideale sarebbe, semmai, quello di sommare i valori dell'una e dell'altro, e di 

viverli entrambi. 

Non è escluso che qualche nonviolento cristiano lo faccia già. 

E se lo fa , certo non lo va proclamando in giro. 

LE MANIFESTAZIONI 

Facciamo un esempio concreto: 

Nelle Manifestazioni per una giustizia più equa, quando ci sono attacchi e scontri 

con le Forze dell'Ordine, che f a il Nonviolento ? 

Mantiene la calma, dando l'esempio ai compagni, si pone a difesa dei manifestanti 

più deboli e nervosi senza fare violenza, placa il poliziotto che sta per colpire, 

riesce, nello spazio in cui si trova, a ristabilire la pace, e inizia il dialogo con la  

controparte. 

La violenza è così fuori gioco. 

La ragione ha preso il suo posto. 

La gente, all'esterno della manifestazione, è testimone del comportamento 

nonviolento dei partecipanti. 

Si schiera con loro, ed eventualmente testimonia la verità alla stampa o nei 

tribunali. 



LE MARCE 

Durante le Marce antimilitariste Nonviolente occorre costituire un Consiglio della 

Marcia, che provvede ad incaricare persone capaci di risolvere tutti i problemi 

della Marcia stessa: il Vettovagliamento, il Pernottamento, i Rapporti con le 

Autorità civili, e una Delegazione capace di dialogare con queste; i Metodi da 

seguire durante la Marcia, un eventuale Servizio d'Ordine non soffocante ed 

elastico, i Volantini, i Cartelli, gli Slogans, il Comizio finale, con o senza 

Spettacolo... 

Il tutto cercando di non disturbare la vita degli agglomerati umani che si 

attraversano. 

LA NONVIOLENZA E GLI ALTRI 

Il guaio è che, se i Movimenti Nonviolenti non trovano un fecondo rapporto con i  

nuovi Movimenti di base, che lottano per la Giustizia sociale, locale e 

internazionale, ma con metodi approssimativi, contro i grandi concentramenti di 

Potere che spadroneggiano nell'economia, nella Produzione, nella Ricerca 

scientifica e nell'Industria; 

se non li coinvolgono nelle proprie lotte nonviolente, affinché adottino  

correttamente, dalla prima all'ultima, tutte le tecniche nonviolente -

permettono che la gente comune non comprenda lo spirito che veramente anima 

questi nuovi movimenti e li lasciano nelle peste, oggetto di calunnie e di 

persecuzione. 

Non solo, ma rischiano di restare una minoranza - bella, coerente e sacrosanta -

ma non sufficientemente efficace sul piano sociale. 

Bisogna che i nonviolenti si diano una mossa in questa direzione; che prendano il 

coraggio a due mani, e che si sporchino le braccia fino ai gomiti, facendo causa 

comune in più di una occasione con i nuovi movimenti popolari, adoperandosi a far 



sì che quest iaccett ino di lottare come loro, senza violenza, rispettando  

l'avversario e strappando a costui, il rispetto. 

Dopodiché si aprirà lo spazio politico necessario per fare arrivare ogni richiesta 

ed esigenza legittima nella stanza dei bottoni. 

LA GENTE 

Non vanno trascurati gli interessi e i valori della gente, che esistono, 

legittimamente. 

E quindi, non essendo il Nonviolento un anacoreta, e non è uno che fugge lontano 

dal Mondo; poiché lui - o lei - ama profondamente l'Ecumene, terrà un vivo 

rapporto con l'Arte, visiva, teatrale, letteraria; con la poesia, il canto, la danza, 

e così via. 

E in questi ambiti sarà in grado di produrre testi per musica, poesie e prose che 

cantano la Pace e dintorni, creando un proprio repertorio, prezioso in certe 

situazioni pubbliche. 

Cosa che piace molto ai giovani, e che offre in incisive pillole d'arte cose che essi 

non sono costretti, se hanno voglia di conoscerle, a cercarle su libri e saggi. 

E proprio in questi campi il Nonviolento potrà rendere evidente quanto sia 

profonda la sua pulsione di vita, laddove nel violento è forte e profonda la 

pulsione di morte. 

A proposito di poesia, ricordando che durante la Guerra all'Iraq da parte degli 

Anglo-Americani, non condividendo l'entusiasmo del Governo Italiano che 

inneggiava alla la scelta di muover guerra a quel Paese Medio-orientale accusato 

di volere usare armi di distruzione di massa... 

ricordiamo di avere scritto più volte dei testi contro la guerra, e di averli diffusi 

via e-mail. 

Fra questi c'era una modesta ma sentita lirica, che riportiamo qui di seguito: 

IL SOLE DI BAGHDAD 



Nel cielo di Baghdad si addensano 

salendo lentamente dai palazzi bombardati 

nuvole di fumo nero e grigio 

oscurando in pieno giorno 

il Sole. 

Piangono le vedove irachene 

i loro morti 

incespicando tra le macerie 

mentre ne raccolgono 

i monconi inceneriti 

sotto lo sguardo vitreo 

degli obiettivi 

fotografici. 

La storia di una guerra tecnologica 

e crudele 

un giorno svelerà tutti i segreti 

della programmata carneficina 

ma non potrà mai più scacciare 

quelle nubi 

che coprono, dagli occhi e dall'anima, 

il Sole di Baghdad. 

(D.M.) 

Verbania, 9 aprile 2003 

Attenzione: la nostra controparte, quella che non è d'accordo con noi ad usare 

metodi nonviolenti per attuare auspicabili trasformazioni sociali, o per rispondere 

alla violenza - non è necessariamente violenta personalmente. 

Spesso nel campo diametralmente opposto al nostro, ci sono delle persone 

squisite, pronte anche a fare del bene, e molto religiose. 

Evitiamo di generalizzare. 

Purtroppo preferiscono usare metodi tradizionali che rispondono alla violenza con 



la violenza. 

Con questi si riesce a dialogare, ed a conquistarne alcuni. 

Più arduo è il compito di fermare la mano del violento integrale, del fabbricante 

di armi, dell'inventore di motivi e di pretesti per giustificare una guerra di  

aggressione, ed è quasi impossibile dialogare con lui. 

Poiché le nostre teorie e le scelte che facciamo sono tutte alla luce del sole, è 

probabile che costui si vada organizzando per neutralizzare le nostre azioni. 

E' un aspetto segreto e impenetrabile della violenza, di cui occorre tenere conto, 

cercando di capire. 

In questo campo non siamo sufficientemente preparati. 

Il segreto non è il nostro forte. 

CIO' CHE DOBBIAMO SVILUPPARE 

?? Una cosa che ci manca sicuramente è la competenza su questioni economiche, 

che invece sarebbe importante avere per intervenire su una serie di problemi 

nazionali e internazionali che pesano sulle spalle delle classi sociali più deboli. 

?? Un'altra è l'assenza nel nostro ambiente di una squadra che si dedichi alla cura 

del Terzo Mondo, in modo che in qualche modo ci sia una restituzione del "mal 

tolto" da parte dei ricchi Paesi del Nord e dell'Occidente. 

Questi continuano a s f r u t t a r e i l lavoro e le ricchezze naturali dei Paesi 

sottosviluppati strutturalmente, tecnicamente, economicamente, ecc. 

Prima o dopo dovremo inventare qualcosa in questi due settori, altrimenti, per 

quanto sia grande il campo d'azione che già al presente ci troviamo davanti, tale 

campo non è "globale". 

Un'altra squadra dovrebbe d e d i c a r s i a d attività di riconciliazione e di  

ricostruzione fisica e morale in un Paese del Medio Oriente o del Terzo Mondo, 

dove l'uragano della Guerra ha distrutto città, popolazioni, strutture e speranza. 

Sappiamo che vari nonviolenti, a titolo personale si interessano ai problemi 



dell'India, del Medio Oriente, del Sud Est Asiatico, dell'Africa, del Sud 

America..., magari insieme a volontari di organismi tipo Emergency, o delle PBI e 

così via. 

Ampliare i contatti con organismi pacifisti nonviolenti internazionali, scuole di  

pace, università della pace. 

Sappiamo altresì che molti di noi partecipano a campagne e manifestazioni in 

favore di Paesi Poveri - in cui è scoppiata una crisi, economica o politica - a 

dibattiti, a conferenze, a delegazioni, a raccolte di firme, a proteste presso le 

Ambasciate di quei Paesi in Italia, inviando messaggi on-line a organismi e 

istituzioni statali, presentando interpellanze e interrogazioni in Parlamento, ecc. 

E il Movimento Nonviolento, insieme al MIR ed altri gruppi ha partecipato a mini¬ 

progetti di assistenza urgente a Paesi in gravi difficoltà economiche, al limite 

della sopravvivenza. 

Ma non può bastare. 

Un nostro amico e collaboratore nonviolento, sociologo, si è a lungo dedicato alla 

pacificazione f ra comunità islamiche e ortodosse, f r a albanesi e serbi, nel 

Kossovo, prima che scoppiassero feroci repressioni e persecuzioni, riuscendo a far 

dialogare f ra loro alcune f r a quelle comunità, ed a far loro condividere delle 

feste rituali. 

Ma non abbiamo una squadra capace di istituire un asilo, una scuola, un ospedale 

in un Paese sottosviluppato, il cui bisogno urgente di medicine, di pane, di pace, 

di giustizia grida al Cielo. 

Questo purché il Nonviolento non trascuri il suo dovere verso i problemi locali, 

che spesso sono gravi e urgenti, e meritano il suo interessamento, prima che lo 

rivolga a Paesi lontani. 

(v. l'Undicesimo Vrat) 

Si dà il caso che i Nonviolenti del nostro Paese non siano sordi al grido di dolore 

di tanti popoli del Mondo, e prima o dopo risponderanno in modo organico con un' 

opera di salvataggio dalla violenza e dalla miseria in un Paese all'altro capo del 

Mondo. 



PER UNA STORIA DELLA NONVIOLENZA 

Oltre ai Congressi, ai Convegni, alle Testimonianze sulla Nonviolenza, che già 

facciamo ad ogni occasione, dovremo sviluppare una continua presenza nelle 

Scuole di ogni ordine e grado per fare conoscere la storia del pensiero 

nonviolento nei secoli, ed i suoi noti e poco noti testimoni. 

Dovremo spingere le persone colte, nutrite di storia, dei nostri Movimenti, 

affinché dedichino più tempo alla ricerca e alla diffusione di tutto ciò che 

riguarda il passato e il presente della Nonviolenza nel Mondo. 

Anche lo studio, la ricerca storica e teorica, insieme alla documentazione, 

possono contribuire a rendere più viva e Visibile la Presenza Nonviolenta nella  

Società attuale. 

Due ultime osservazioni: 

?? La Nonviolenza rappresenta un grosso contributo a ritrovare la sacralità della  

Vita, propria e altrui. 

Argomento questo che va approfondito, e che può essere il tema di un futuro 

Convegno Nonviolento. 

Ci avvicina comunque molto al semplice e grande principio del dottor Albert 

Schweitzer: Il Rispetto della Vita. 

?? Mentre nel campo dello Spirito la parola più grande è: Amore, in campo Sociale 

la parola più grande è Pace. 

La Nonviolenza si adopera a realizzare la Pace, fisica e sociale, f r a gli esseri 

umani, e f r a questi e la Natura. Al 

limite, il nonviolento cristiano potrebbe portare l'Amore nella politica. 

Davide Melodia 

Verbania 2003 

p.s.: Prima di avere concluso il presente studio, abbiamo inserito alcuni brani di 



un nostro breve saggio precedente - La Nonviolenza, una scelta difficile - con 

qualche variazione. 

D.M. 


